
Vol. 2, No. 1, Februari 2024   (1-20) E-ISSN: 3025-0099 

 DOI: https://doi.org/10.64405/jm.v2i1.81 

 

1  

Jurnal Miftahul Ulum 
Pendidikan dan Ekonomi 

Email : jnmu.staimu@gmail.com / Publisher : STAI Miftahul Ulum 

https://journal.staimutanjungpinang.ac.id/index.php/junamu 
 

 

Pemikiran-Pemikiran Komperatif Mahmud Yunus dan Amin 

Abdullah Dalam Bidang Pendidikan Islam 
 

Yassir hayati 

Sekolah Tinggi Agama Islam Al-Mujtahadah Pekanbaru Riau, Indonesia  

e-mail: rosimatul03@gmail.com 

 

Asmarika 

Sekolah Tinggi Agama Islam Al-Mujtahadah Pekanbaru Riau, Indonesia 

e-mail: asmarika@gmail.com 
 

Fenni febiana 

Sekolah Tinggi Agama Islam Al-Mujtahadah Pekanbaru Riau, Indonesia 

e-mail: febiana1993@gmail.com 
 

Abstrak 

Dalam ilmu Pendidikan, ada banyak tokoh-tokoh islam yang sangat berpengaruh 

besar dan mereka adalah Ibnu Sina, Ibnu Khaldun, Al-Kindi, Al- Khawarizmi, Al-

Ghazali, Prof. Dr. H. Mahmud Yunus, Amin Abdullah dll. Banyaknya tokoh 

pendidikan islam yang bermunculan memberi pengaruh yang sangat significant 

kepada pengembangan Institusi pendidikan islam dan hal itu terlihat jelas dari 

banyaknya inovasi-inovasi yang lahir dan pembaharuan- pembaharuan yang 

tentunya sangat bermanfaat bagi dunia Pendidikan khususnya Pendidikan Islam di 

Indonesia. Namun, dari beberapa tokoh yang telah disebutkan diatas yang semuanya 

adalah tokoh – tokoh yang sangat penting didalam ilmu Pendidikan, penelitian ini 

hanya fokus pada pemikiran pendidikan Islam yang dua diantara nya adalah 

pemikiran pendidikan Islam menurut Mahmud Yunus dan Amin Abdullah. Adapun, 

pendidikan Islam menurut pemikiran Mahmud Yunus yakni pendidikan akal, 

pendidikan akhlak, dan pendidikan masyarakat. Adapun konsep pendidikan Islam 

perspektif Mahmud Yunus adalah pendidikan yang berupaya melahirkan manusia-

manusia yang beretika, bermoral dan berakhlak mulia, serta memiliki pengetahuan 

dan keterampilan dalam bidang pengetahuan umum. Sedangkan menurut Amin 

Abdullah, integrasi- interkoneksi berangkat dari konsepsi bahwa Islam 

mengembangkan ilmu yang bersifat universal dan tidak mengenal dikotomi antara 

ilmu-ilmu qauliyyah/hadhârah al nash. Dengan kata lain, hubungan antara 

pendidikan Islam yang ada, baik dalam ranah hadharat an-nash, hadharat al-ilm, 

maupun hadharat al-falsafah, perlu dilihat dari perpektif dialog atau bahkan 

integrasi. Oleh karena itu, pendidikan Islam sebagaimana yang ditegaskan oleh M. 

Amin Abdullah, memiliki kaitan erat dengan dimensi praksis-sosial, karena 

senantiasa memiliki dampak sosial dan dituntut untuk responsif terhadap realitas 

sosial sehingga ia tidak terbatas pada lingkup pemikiran teoretis-konseptual 

https://issn.brin.go.id/terbit/detail/20230319261696841
https://doi.org/10.64405/jm.v2i1.81
mailto:jnmu.staimu@gmail.com
https://journal.staimutanjungpinang.ac.id/index.php/junamu
mailto:rosimatul03@gmail.com
mailto:asmarika@gmail.com
mailto:febiana1993@gmail.com


Vol. 2, No. 1, Februari 2024   (1-20) E-ISSN: 3025-0099 

 DOI: https://doi.org/10.64405/jm.v2i1.81 

 

2  

seperti yang dipahami selama ini. Amin Abdullah mengajarkan Pendidikan agama 

dan pendidikan umum yakni lewat pendekatan integrasi- interkoneksi, dengan tidak 

ada pemisahan antara kedua model pendidikan tersebut. Beliau percaya bahwa ilmu 

pengetahuan itu mesti menyatu dan bertegur sapa dalam ruang lingkup dialog 

keilmuan. Pendidikan Islam harus mampu mengkoneksikan semua materi 

pembelajaran baik dalam proses penyusunannya baik dalam proses pelaksanaan dan 

pembelajaran di dalam kelas maupun di luar pembelajaran. Konsep pendidikan 

Islam baik menurut Amin Abdullah dan juga Mahmud Yunus masih sangat relevan 

untuk diimplementasikan di zaman sekarang dan hal tersebut dibuktikan dari adanya 

universitas-universitas dan sekolah-sekolah di indonesia yang masih 

mengaplikasikan konsep pemikirannya. 

Kata kunci : Pemikiran Islam; Mahmud Yunus; Amin Abdullah 

 

Abstract 

In education, there are many Islamic figures who have great influence and they are 

Ibn Sina, Ibn Khaldun, Al-Kindi, Al-Khwarizmi, Al-Ghazali, Prof. Dr. H. Mahmud 

Yunus, Amin Abdullah etc. The large number of Islamic education figures who have 

emerged have had a very significant influence on the development of Islamic 

educational institutions and this can be clearly seen from the many innovations that 

have emerged and reforms which are of course very beneficial for the world of 

education, especially Islamic education in Indonesia. However, of the several figures 

mentioned above, all of whom are very important figures in the science of education, 

this research only focuses on Islamic educational thought, two of which are Islamic 

educational thought according to Mahmud Yunus and Amin Abdullah. Meanwhile, 

according to Mahmud Yunus's thoughts, Islamic education is intellectual education, 

moral education and community education. The concept of Islamic education from 

Mahmud Yunus's perspective is education that seeks to produce people who are 

ethical, moral and have noble character, and have knowledge and skills in the field 

of general knowledge. Meanwhile, according to Amin Abdullah, integration- 

interconnection departs from the conception that Islam develops knowledge that is 

universal and does not recognize the dichotomy between qauliyyah/hadhârah al nash 

sciences. In other words, the relationship between existing Islamic education, both in 

the realm of hadharat an-nash, hadharat al-ilm, and hadharat al-falsafah, needs to 

be seen from the perspective of dialogue or even integration. Therefore, Islamic 

education, as emphasized by M. Amin Abdullah, is closely related to the practical- 

social dimension, because it always has a social impact and is required to be 

responsive to social reality so that it is not limited to the scope of theoretical- 

conceptual thinking as understood during This. Amin Abdullah teaches religious 

education and general education, namely through an integration-interconnection 

approach, with no separation between the two education models. He believes that 

science must unite and interact within the scope of scientific dialogue. Islamic 

education must be able to connect all learning materials both in the preparation 

process, both in the implementation and learning process in the classroom and 

outside of learning. The concept of Islamic education, according to Amin Abdullah 

and also Mahmud Yunus, is still very relevant to be implemented today and this is 

proven by the existence of universities and schools in Indonesia that still apply the 

concept of thought. 

Keywords: Islamic Thought; Mahmud Yunus; Amin Abdullah 

https://issn.brin.go.id/terbit/detail/20230319261696841
https://doi.org/10.64405/jm.v2i1.81


Vol. 2, No. 1, Februari 2024   (1-20) E-ISSN: 3025-0099 

 DOI: https://doi.org/10.64405/jm.v2i1.81 

 

3  

PENDAHULUAN 

Pada era milenium, dunia pendidikan 

dihadapkan pada berbagai masalah pelik 

yang apabila tidak segera diatasi secara 

tepat tidak mustahil dunia pendidikan 

akan ditinggal oleh zaman, kesadaran 

akan tampilnya dunia pendidikan dalam 

memecahkan dan merespon berbagai 

tantangan baru, yang timbul pada setiap 

zaman adalah suatu hal yang logis, 

bahkan suatu keharusan hal yang 

demikian dapat dimengerti, mengingat 

dunia Pendidikan merupakan salah satu 

pranata yang terlibat langsung dalam 

mempersiapkan masa depan umat, 

kegagalan dunia pendidikan dalam 

menyiapkan masa depan umat manusia 

adalah merupakan kegagalan bagi 

kelangsungan kehidupan bangsa. 

Pendidikan merupakan hal yang 

sangat penting dan esensial bagi manusia. 

Lewat pendidikanlah, manusia akan bisa 

belajar bagaimana mempertahankan 

kehidupannya dalam menghadapi alam 

semesta ini. Al Faruqi memaparkan 

bahwa pendidikan Islam harus mampu 

menghantarkan pemuda Islam 

mendapatkan haknya menerima 

pengajaran dan didikan di bidang agama, 

akhlak, hukum, sejarah, dan kebudayaan 

Islam. Pendidikan orang dewasa juga 

harus mendapat perhatian dengan 

pendirian universitas-universitas yang 

bebas dari doktrin dan dikte penguasa 

politik. Lembaga pendidikan Islam harus 

meluruskan kekeliruan pemahaman 

akibat literatur Barat yang selama ini 

menjadi rujukan bacaan generasi Muslim 

dan telah membajak pola pikir mereka. 

Upaya tersebut diharapkan dapat 

mencegah propaganda anti Islam yang 

selama ini berkembang di Barat. 

Mahasiswa Muslim harus selalu 

mendapat pendidikan tentang kebudayaan 

Islam selama empat tahun. Studi yang 

demikian akan menghantarkan pada 

pemahaman tentang esensi kebudayaan 

Islam, logika Islam dan memperkuat 

identitas keIslamannya ( Al Faruqi: 56). 

Al Faruqi menginsafi kembali bahwa 

manusia modern itu adalah manusia yang 

sadar terhadap kebudayaannya dan tidak 

mudah diinvasi oleh budaya asing. Umat 

Islam juga harus memperoleh 

pemahaman tentang konsep syari’ah yang 

tidak membingungkan dan tidak memicu 

perpecahan di tubuh umat itu sendiri. Al 

Faruqi kemudian turut menyatakan 

bahwa para akademikus Muslim juga 

harus menguasai semua disiplin ilmu 

modern, dan memahami disiplin-disiplin 

ilmu tersebut dengan sempurna. Langkah 

berikutnya adalah mengintegrasikan ilmu 

baru tersebut ke dalam keutuhan ilmu 

kitab turats dengan melakukan eliminasi, 

perubahan, penafsiran kembali dan 

penyesuaian terhadap komponen- 

komponennya. 

Selanjutnya, Al Faruqi juga 

membangkitkan kembali ijtihad sebagai 

metode untuk mengembangkan ilmu 

dengan memperluas kriteria dan 

kualifikasi mujtahid. Al Faruqi juga 

mendorong penguatan tafsir bil matsur 

dan tafsir bir ra’yi. Al Faruqi juga sangat 

menentang pembenturan antara wahyu 

dengan akal; pemisahan pemikiran dari 

aksi pergerakan; mempertarungkan antara 

adat tradisi dengan ritual agama (Al 

Faruqi: 56).  

Kemudian, tentunya merupakan hal 

yang wajar jika Dokrin Islam selalu 

menjadi bagian penting dan tinggi 

kedudukannya terhadap Pendidikan 

https://issn.brin.go.id/terbit/detail/20230319261696841
https://doi.org/10.64405/jm.v2i1.81


Vol. 2, No. 1, Februari 2024   (1-20) E-ISSN: 3025-0099 

 DOI: https://doi.org/10.64405/jm.v2i1.81 

 

4  

dalam rangka mengatasi permasalahan- 

permasalahan yang sering muncul di 

kehidupan khususnya didunia 

pendidikan. Karena pendidikan islam itu 

sendiri adalah sebagai pedoman dalam 

membentuk prilaku dan kepribadian 

menjadi lebih baik, meningkatkan 

produktifitas seseorang dan juga 

menentukan prestasi seseorang. Salah 

satu realitas dari teori tersebut adalah 

lahirnya para pemikir-pemikir pendidikan 

yang telah banyak menghasilkan karya-

karya sebagai hasil dari proses 

Pendidikan itu sendiri. Dari sekian 

banyaknya pemikir pendidikan yang telah 

menghasilkan karya -karya tersebut, 

penulis hanya memfokuskan pada 

pembahasan tentang bagaimana 

pemikiran pendidikan Islam menurut 

perspektif Mahmud Yunus dan Amin 

Abdullah sebagai tokoh pembentukan 

pendidikan Islam. Mahmud Yunus 

merupakan tokoh pendidikan Islam yang 

gigih dalam memperjuangkan masuknya 

pendidikan agama ke sekolah umum dan 

ikut berusaha memperjuangkan 

berdirinya Perguruan Tinggi Agama 

Islam Negeri (PTAIN). Perkembangan 

pemikiran Mahmud Yunus dalam 

pembaharuan pendidikan Islam di 

Indonesia merupakan kajian menarik 

untuk diteliti dan dijelaskan dalam 

lanskap paradigma pemikiran tokoh 

kotemporer di Indonesia untuk dikaji, 

tentang bagaimana gerakan pembaharuan 

pemikiran Mahmud Yunus dan 

bagaimana relevansinya dengan 

pendidikan modern. Begitu pula dengan 

kajian pemikiran tokoh Amin Abdullah 

yang sangat menarik untuk diketahui. 

 

 

METODOLOGI 

Desain penelitian yang digunakan 

adalah desain penelitian kualitatif. 

Penelitian kualitatif itu berakar pada latar 

alamiah sebagai kebutuhan 

mengandalkan manusia sebagai alat 

penelitian, memanfaatkan metode 

kualitatif, mengadakan analisis data 

secara induktif, mengarahkan sasaran 

penelitiannya pada usaha menemukan 

teori dari dasar, bersifat deskriptif, lebih 

mementingkan proses daripada hasil, 

membatasi studi dengan fokus, memiliki 

seperangkat kriteria untuk memeriksa 

keabsahan data, rancangan penelitiannya 

disepakati oleh kedua belah pihak: 

peneliti dan subjek penelitian. Metode 

kualitatif adalah metode penelitian yang 

digunakan untuk meneliti pada kondisi 

dan obyek yang alamiah, dimana peneliti 

adalah sebagai instrumen kunci, teknik 

pengumpulan data dilakukan secara 

gabungan analisis yang bersifat induktif, 

dan hasil penelitian kualitatif lebih 

menekankan pada generalisasi. Metode 

penelitian yang digunakan pada 

penelitian ini adalah Content Analytic 

(analisis isi), yaitu dengan menganalisis 

uraian-uraian serta pendapat dari buku 

yang ditulis Mahmud Yunus dan Amin 

Abdullah maupun yang berisi 

pembahasan pemikiran yang ditulis oleh 

mereka maupun orang lain.  

 

HASIL DAN PEMBAHASAN 

Biografi, Karya-karya dan pemikiran 

Prof. Dr. H. Mahmud Yunus 

Mahmud Yunus adalah seorang 

tokoh Islam yang phenomenal yang 

dikenal oleh semua muslim yang 

berkecimpung   dalam bidang 

pendidikan. Beliau sangat terkenal di 

https://issn.brin.go.id/terbit/detail/20230319261696841
https://doi.org/10.64405/jm.v2i1.81


Vol. 2, No. 1, Februari 2024   (1-20) E-ISSN: 3025-0099 

 DOI: https://doi.org/10.64405/jm.v2i1.81 

 

5  

seluruh Indonesia dan negara tetangga 

seperti Malaysia. Beliau adalah sosok 

guru, dosen, pendidik dan juga seorang 

pejabat. Ia juga dikenal sebagai seorang 

penulis yang sangat produktif yang mana 

ia banyak menulis karya -karya buku 

tentang Keislaman dan juga pendidikan. 

Selain itu, ia juga sosok ulama dan 

sebagai seorang pemikir yang mana 

kecendekiawannya bertolak dari Ilmu-

ilmu Keagamaan. 

Adapun semua profesi yang beliau 

tekuni, beliau jalankan dengan sangat 

baik dan selalu meninggalkan kesan dan 

pesan yang tentunya tak dapat dilupakan 

pada masanya dan masa yang akan 

datang. 

Awal mulanya, karir yang ia tekuni 

adalah sebagai guru madrasah di 

kampung halamannya, hingga sampai 

akhirnya beliau menjadi dosen kemudian 

diangkat menjadi Rektor IAIN Imam 

Bonjol Padang. Mahmud Yunus adalah 

salah seorang pemikir produktif. Karya- 

karyanya tersebar bukan hanya di bumi 

nusantara ini bahkan sampai luar negeri. 

Adapun Karya- karya tersebut meliputi 

berbagai disiplin ilmu yakni bidang Fiqh, 

Tafsir, Akhlak, Ilmu Jiwa, Sejarah Islam 

dan bidang Pendidikan. Mahmud Yunus 

juga merupakan sosok tokoh pemikir 

diantara tokoh lainnya di lingkungan 

Departemen Agama yang selalu 

memikirkan dan memperjuangkan dan 

juga turut andil dalam mengelola 

pelaksanaan pendidikan agama baik di 

madarsah, sekolah maupun perguruan 

tinggi Islam. Adapun tingkat kesarjanaan 

terakhirnya, ia peroleh dari Al-azhar 

University dan diploma guru di Daar Al-

ulum Al-ulya ( Al Faruqi: 56). 

Mahmud Yunus berasal dari keluarga 

yang sederhana dimana ayahnya adalah 

seorng petani. Ia lahir pada  hari  Sabtu  

10  Februari  1899 bertepatan dengan 30 

Ramadhan 1361 H Didesa Sungayang 

Batu Sangkar Sumatera Barat dan tutup 

usia pada 16 Januari 1982. Ia adalah anak 

dari ayahnya yang bernama Yunus bin 

Icek Ari Suku Mandiling dan ibunya 

yang bernama Hafsah binti M.Tahir 

yang lahir dari Suku Chaniago. Ayah 

dari mahmud Yunus adalah pengajar 

pada surau yang dikelolanya sendiri dan 

juga merupakan tokoh agama yang 

cukup terkemuka saat itu. Sehingga, 

Mahmud Yunus tumbuh dan 

berkembang dalam lingkungan ibu dari 

keluarga pemimpin agama dan bukan dari 

kalangan sekuler. Pada usia 7 tahun 

(1906) Mahmud Yunus sudah mulai 

belajar Alqur’an di surau kakeknya yakni 

Tengku Gadang Taher bin Ali.   

Pembelajaran dilakukannya setiap 

pagi dan malam. Disurau tersebut lah, ia 

tahu bagaimana cara solat, puasa, dan 

membaca Alqur’an dengan benar. 

Lingkungan yang agamis, pendidikan 

dasar Islam yang baik hasil didikan 

keluarganya adalah sebagai bekal dan 

modal dasar perjalanan karir dan 

pengabdiannya. Ditambah lagi, sejak 

kecil ia adalah sosok anak yang terkenal 

cerdas dan selalu menonjol bila 

dibandingkan dengan teman- temanya. 

Tingkat kecerdasan yang tinggi 

memudahkan ia dalam memahami apa 

yang disampaikan oleh gurunya. Sebagai 

contoh, pada masa kecil dalam wktu yang 

singkat ia bisa menceritakan kembali 

dengan sempurna sama seperti yang telah 

diceritakan oleh gurunya. 

 

 

https://issn.brin.go.id/terbit/detail/20230319261696841
https://doi.org/10.64405/jm.v2i1.81


Vol. 2, No. 1, Februari 2024   (1-20) E-ISSN: 3025-0099 

 DOI: https://doi.org/10.64405/jm.v2i1.81 

 

6  

Karya-karya Mahmud Yunus 

Adapun karya-karya Mahmud Yunus 

adalah bentuk penjabaran dari pemikiran 

dan pemahaman beliau tentang berbagai 

aspek ajaran Islam yang isinya itu adalah 

seputar permasalahan yang selalu 

berkaitan dengan ajaran tauhid, 

kedudukan manusia, kerasulan, akal dan 

wahyu, kehidupan akhirat dan 

pembalasan, tugas manusia sebagai 

makhluk hidup serta ilmu pengetahuan. 

Sehingga, pemikiran Mahmud Yunus 

adalah pemahaman yang berlandaskan Al 

quran dan Sunnah serta bagaimana cara 

memasyarakatkannya di kehidupan shari 

hari. Karya yang telah beliau hasilkan 

adalah sebanyak 76 buah. Adapun 49 

buah ditulis dalam bahasa Indonesia dan 

26 karya lainnya dalam Bahasa Arab dan 

dalam berbagai bidang Ilmu Agama, 

terutama Pendidikan Islam disamping 

bidang- bidang lainnya. Diantaranya 

karya-karya beliau yang tampak nyata 

adalah sebagai berikut: (Mahmud Yunus, 

1970: 11) 

1. Sejarah pendidikan Islam 

2. Metode khusus pendidikan agama 

3. Pokok-pokok pendidikan dan 

pengajaran 

4. Riwayat hidup Prof. Dr.Mahmud 

5. Yunus, Juz Amma dan terjemahannya 

6. Pelajaran huruf Alqur’an 2 jilid 

7. Marilah sembahyang 4 jilid 

8. Keimanan dan akhlak 4 jilid 

9. Puasa dan zakat 

10. Haji ke Makkah 

11. Beberapa kisah nabi dan khalifah- 

khalifahnya 

12. Beriman dan berbudi pekerti 

13. Lagu-lagu baru pendidikan agama 

/akhlak 

14. Pemimpin agama jilid 3 

15. Pelajaran bahasa Arab 4 jilid 

16. Hukum warisan dalam Islam 

17. Ilmu perbandingan agama 

18. Kamus Alqur’an 2 jilid 

19. Kamus Alqur’an 30 juz 

20. Doa-doa Rasulullah SAW 

21. Akhlak bahasa Indonesia 

22. Moral pembangunan dalam Islam 

23. Marilah ke Alqur’an 

24. Pedoman dakwah Islamiyah 

25. Contoh tulisan bahasa Arab 

tsuluts/nasakh/riq’ah 

26. Metodik kusus bahasa Arab 

27. Pendidikan dalam negara-negara 

Islam dan intisari pendidikan barat 

28. Hukum perkawinan dalam Islam 

meurut 4 mazhab 

29. Pelajaran sembahyang untuk orang 

dewasa/pelajar/mahasiswa 

30. Soal jawab hukum Islam 

31. Tafsir ayat akhlak 

32. Sejarah Islam di Minangkabau 

33. Tafsir Alqur’an Al-karim 30 juz 

34. Kamus Arab Indonesia 

35. Al-Adyan 

36. Tafsir Al-Fatihah 

37. Ilmu Mustolah Hadis 

38. Riwayat 25 Rasul 

39. Kesimpulan isi Alqur’an 

40. Pengetahuan umum ilmu mendidik 

41. Dasar-dasar negara Islam 

42. Manasik haji untuk orang dewasa 

43. Ilmu jiwa kanak-kanak 

44. Pengembangan pendidikan Islam di 

Indonesia. Kemudian yang 

berbahasa arab diantaranya: 

45. Ta’lim huruf Alqur’an 2 jilid 

46. Alif ba ta dan juz amma 

47. Juz amma dan terjemahannya 

48. Durus al lughah al arabiyah 4 jilid 

49. Almuhatsah al arabiyah 2 jilid 

50. Al mukhtar lil almuthala’ah wa 

https://issn.brin.go.id/terbit/detail/20230319261696841
https://doi.org/10.64405/jm.v2i1.81


Vol. 2, No. 1, Februari 2024   (1-20) E-ISSN: 3025-0099 

 DOI: https://doi.org/10.64405/jm.v2i1.81 

 

7  

mahfudzt 2 jil Durus al tauhid 

51. Mabadi al fiqh al wadhih 

52. Al fiqh al wadhih 3 jilid 

53. Al fiqh al wdhih al tsani 

54. Al mazahib al arba’ah 

55. Muzakirah ushul al fiqh al islami 

56. Ilmu musthalah al hadis 

57. Al madsil fi tafsir alqur’an 

58. Tafsir alfatihah 

59. Muhadharah 

60. Israiliyah fi tafsir wa al hadis 

61. Tafsir ayat akhlak 

62. Kamus alqur’an 3 jilid 

63. Kamus arab indonesia 

64. Al bakhs al tauhid mabda’ 

65. Al syuhur al arabiyah fi al bilad al 

islamiyah 

66. Tarikh Islam 

67. Khulashah tarikh hayat al ustadz 

mahmud yunus 

68. Al adyan 

69. Al tarbiyah w ata’lim 3 jilid 

70. Ilmu al nafs. 

 

Konsep Dasar Pendidikan Islam 

Mahmud Yunus menyatakan bahwa 

pendidikan yang dilakukan masyarakat 

Islam itu adalah yang ada kaitannya 

dengan pelajaran agama Islam mulai 

dari pendidikan dasar sampai dengan 

jenjang perguruan tinggi agama Islam. 

Melalui pendidikan Islam, setiap 

individu dibimbing bukan hanya secara 

jasmani tetapi juga rohani menjadi lebih 

baik kearah kedewasan yang 

berpedomankan pada nilai-nilai Islam, 

yang pelaksanaanya itu menggunakan 

pendekatan psikologis. 

Dengan demikian, dapat dipahami 

bahwa pendidikan Islam adalah sebuah 

proses yang dapat mengubah tingkah laku 

individu/seseorang baik dalam kehidupan 

pribadinya, kehidupan 

kemasyarakatannya dalam hubungannya 

kepada sesama dan dalam kehidupannya 

pada alam sekitarnya melalui proses 

pendidikan. Sehingga, proses pendidikan 

merupakan sebuah rangkaian usaha dalam 

rangka membimbing dan mengarahkan 

potensi hidup manusia yang berupa 

kemampuan dasar dan kemampuan 

belajar sehingga terjadinya perubahan 

perubahan dalam kehidupan pribadinya 

baik sebagai makhluk individual dan 

sosial serta dalam hubungannya dengan 

alam sekitar dimana ia hidup dan proses 

tersebut senantiasa berada dalam nilai 

nilai Islam. Adapun konsep pendidikan 

Islam menurut Mahmud Yunus adalah: 

 

1. Tujuan Pendidikan Islam 

Sesuai dengan tujuan pokok 

pendidikan Islam, Mahmud Yunus 

mengekplorasi bahwa pendidikan Islam 

bertujuan untuk mencerdaskan sesorang 

dan dalam rangka agar seseorang 

memiliki kecakapan dalam mngerjakan 

suatu pekerjaan. Beliau menegaskan 

bahwa ibadah itu adalah salah satu 

perintah Islam dan merupakan pekerjaan 

duniawi yang tujuannya adalah dalam 

rangka mengabdi dan melakukan 

pengabdian kepada Allah Swt. Sehingga, 

dapat dipahami bahwa kekuatan yang 

berupa pengabdian kepada Allah adalah 

salah satu kategori dari tujuan pendidikan 

Islam. 

Dalam hal ini, Mahmud Yunus fokus 

pada tujuannya yakni menyiapkan anak-

anak sedini mungkin agar di waktu 

remaja dan dewasa nantinya mereka akan 

mampu dan cakap dalam melakukan 

pekerjaan didunia dan melakukan amalan 

akhirat dengan tujuan agar terciptanya 

https://issn.brin.go.id/terbit/detail/20230319261696841
https://doi.org/10.64405/jm.v2i1.81


Vol. 2, No. 1, Februari 2024   (1-20) E-ISSN: 3025-0099 

 DOI: https://doi.org/10.64405/jm.v2i1.81 

 

8  

kebahagian didunia dan di akherat. Anak-

anak diajarkan tentang keimanan, Akhlak 

Ibadah dan Isi Alqur’an. Selain itu 

mereka juga dididik agar bisa 

mengerjakan dan melakukan salah satu 

dari macam – macam profesi seperti 

bertani, berdagang, bertukang, menjadi 

guru, dll. Semua itu dilakukan sesuai 

dengan ketertarikan/bakat seta 

pembawaan dari masing-masing peserta 

didik. 

Berdasarkan uraian diatas dapat di 

simpulkan bahwa tujuan dari pendidikan 

Islam adalah dalam rangka memelihara 

dan mengembangkan fitrah lahir dari 

peserta didik agar lebih taat dan lebih 

patuh kepada Allah, memiliki 

kepribadian muslim, membekali peserta 

didik dengan berbagai ilmu pengetahuan 

agar bisa menjalankan kehidupan dengan 

tenang hingga mencapai kehidupan yang 

aman, tentram, damai, menjadi anggota 

masyarakat yang baik, bahagia secara 

lahir dan batin baik didunia dan di akhirat. 

 

2. Kurikulum 

Dalam pembentukan kurikulum 

Mahmud Yunus memadukan ilmu 

pengetahuan agama dan ilmu 

pengetahuan umum (integrated) dengan 

harapan setiap lulusan lembaga 

pendidikan Islam yang selain memiliki 

pengetahuan umum juga memiliki 

wawasan dan kepribadian Islam yang 

kuat. 

 

3. Metode Pendidikan Islam 

Dalam praktiknya, Mahmud Yunus 

selalu menggunakan berbagai metode 

dalam melakukan pembelajaran terhadap 

peserta didiknya. Adapun metode yang 

diterapkannya disesuaikan dengan 

siatuasi dan kondisi pendidikan dan 

pembelajaran. Metode yang sering 

diterapkan Mahmud Yunus khususnya 

dalam pengajaran bahasa Arab salah 

satunya adalah metode langsung. Metode 

tersebut secara langsung mewajibkan 

murid untuk melakukan 

conversation/percakapan dalam bahasa 

Arab (Yunus, 1990: 85). Metode tersebut 

termasuk ciri khas khusus pengajaran 

Bahasa Arab yang ada ketika itu. 

Mahmud Yunus juga menerapkan 

metode langsung pada pendidikan yang 

ditanganinya setelah ia berhasil 

membandingkannya dengan metode 

pendidikan yang diterapkan di sekolah 

pemerintah. Mahmud Yunus berpikir 

bahwa jika sekolah swasta saja bisa 

mnjadikan bahasanya sebagau pengantar. 

Maka tidaklah salah jika dalam madrasah 

Bahasa Arab pun bisa dijadikan sebagai 

bahasa pengantar dalam mempelajari 

ilmu pengetahuan agama dan ilmu-ilmu 

lain (Yunus, 1982:46). 

Mahmud Yunus juga mengatakan 

bahwa yang terpenting metode mengajar 

adalah metode itu sendiri lebih penting 

dari materi pengajaran. Oleh sebab itu 

seorang guru harus mengunakan metode 

yang efisien dan efektif sehingga tidak 

melelahkan dan membosankan bagi 

peserta didik serta mesti kreative dengan 

membuat beragam metode dalam 

penggunaannya (Yunus, 1990: 85). 

Banyak guru yang menguasai materi 

namun dalam hal menyampaikan materi 

mereka mengalami kesulitan. Untuk itu 

serorang guru harus pandai memilih dan 

memilah serta menguasai metode yang 

digunakannya dan mampu mendorong 

siswanya berpikir bukan hanya sekedar 

hafalan. Oleh karena itu Mahmud sangat 

https://issn.brin.go.id/terbit/detail/20230319261696841
https://doi.org/10.64405/jm.v2i1.81


Vol. 2, No. 1, Februari 2024   (1-20) E-ISSN: 3025-0099 

 DOI: https://doi.org/10.64405/jm.v2i1.81 

 

9  

memperhatikan metode mengajar dan 

banyak menerapkan metode modern yang 

dianggap relevan jika diaplikasikan pada 

zaman sekarang ini. 

Mahmud Yunus sangat 

memperhatikan aspek psikologis murid 

sesuai dengan kaidah mengajar modern, 

supaya dapat dipahami dan diingat secara 

kritis oleh peserta didik. Selain itu ia juga 

selalu menekankan akan pentingnya 

penanaman moral dalam proses belajar 

dan mengajar. Tampak sekali bahwa 

konsep yang disosialisaikan itu benar-

benar menyeluruh, mencakup aspek 

dalam kegiatan belajar mengajar Mahmud 

Yunus lebih menekankan pada kognitif, 

psikomotorik dan afektif. 

Pada aspek kognitif, dalam kegiatan 

belajar mengajar Mahmud Yunus lebih 

menekankan pada pendalaman materi 

agar bisa membawa murid untuk berpikir 

secara kritis, sehingga murid nantinya 

dapat mengunakan rasionya semaksimal 

mungkin.  Pada  aspek  psikomotorik, 

pengembangan dan kecakapan murid 

sehingga seorang murid selain cerdas, 

murid tersebut hendaknya juga dapat 

mengaplikasikan ilmu pengetahuan yang 

diperolehnya tersebut di kehidupannya di 

masyarakat. Sedangkan pada aspek 

afektif, Mahmud Yunus dalam kegiatan 

pembelajran lebih menekankan 

bagaimana agar guru mampu 

menanamkan moral kepada murid. Hal 

ini tentunya harus dimulai dari 

kepribadian guru sebagai teladan bagi 

peserta didik. Oleh karena itu, Mahmud 

Yunus menegaskan lagi bahwa seorang 

guru dalam membuat persiapan mengajar 

harus memperhatikan kaidah dan 

memasukkan aspek -aspek yang mana 

ketiga aspek itu adalah aspek kognitif, 

psikomotorik dan afektif. 

Oleh karena itu, kedudukan aspek 

metode pendidikan ditengah-tengah 

aspek pendidikan yang lainnya amatlah 

penting, karena aspek pendidikan itu 

secara keseluruhan tidak akan baik dan 

sempurna jika aspek metodenya tidak 

baik dan sempurna. (Yunus, 1990: 85). 

 

4. Guru 

Menurut Mahmud Yunus seorang 

guru harus bisa berada di tengahtengah 

murid, sehingga terjalin komunikasi 

antara guru dengan murid ynag dapat 

diaplikasikan dengan penuh kasih 

sayang, selain itu Mahmud Yunus juga 

menghimbau agar seorang guru bisa 

memahami psikologi anak didik. 

 

5. Kelembagaan 

Dalam bidang kelembagaan Mahmud 

Yunus sudah membentuk pengajaran yang 

dilaksanakan di dalam kelas-kelas yang 

disusun sesuai sistem sekolah  

 

Pemikiran Mahmud Yunus Tentang 

Pendidikan Islam 

Mahmud Yunus, dalam 

pemikirannya menyatakan bahwa 

Pendidikan Islam itu dibagi menjadi 

yakni tentang Pendidikan akal, 

Pendidikan akhlak dan juga Pendidikan 

masyarakat. 

1. Pendidikan Akal 

Allah Swt membekali manusia 

dengan berbagai perlengkapan yang 

sangat berharga diantaranya adalah akal 

berupa kehendak dan kemampuan untuk 

bicara. Dengan menggunakan akal, 

manusia dpat membedakan mana yang 

benar dan mana yang salah, baik dan 

buruk, kenyataan maupun khayalan. 

https://issn.brin.go.id/terbit/detail/20230319261696841
https://doi.org/10.64405/jm.v2i1.81


Vol. 2, No. 1, Februari 2024   (1-20) E-ISSN: 3025-0099 

 DOI: https://doi.org/10.64405/jm.v2i1.81 

 

10  

Melalui akal, manusia akan senantiasa 

sadar dan dapat memilih jalan yang akan 

dilaluinya karena pada dasarnya manusia 

memiliki kehendak bebas dalam 

melalukan hal apapun yakni dengan 

memilah milah mana yang baik dan buruk 

bagi dirinya sendiri. 

Sejatinya, manusia itu bebas dalam 

menetapkan dan menentukan apa yang 

menjadi pilihannya sehingga nantinya ia 

sendiri dapat dimintai pertanggung 

jawaban atas segala perbuatannya dalam 

memilih sesuatu. Tanpa adanya 

kebebasan dan tanggungjawab maka 

kehidupan manusia akan menjadi tiada 

berarti. Speaking ability adalah bentuk 

manifestasi atas keunggulan yang ada 

pada manusia bila dibandingkan dengan 

makhluk-makhluk Allah lainnya. Dengan 

kemampuan berbicara, seseorang bisa 

atau mampu menyatakan dirinya dan 

dapat melakukan komunikasi atau 

menghubungkan diri dengan Tuhannya 

(Allah SWT). Dengan demikian, 

pemberian tuhan dalam bentuk akal dan 

kehendak serta kemampuan bicara 

merupakan kepunyaan manusia yang 

sangatlah berharga. 

Manusia itu sendiri telah diberikan 

petunjuk oleh Allah Swt dalam bentuk 

akal dengan tujuan agar bisa 

mempergunakannya sebagai alat untuk 

berpikir. Adapun potensi tersebut akan 

membuat manusia untuk lebih 

meningkatkan dirinya melebihi makhluk- 

makhluk ciptaan Allah lainnya. 

Ditambah lagi bahwa manusia dengan 

menggunakan akalnya dengan sebaik- 

baiknya maka ia akan mampu menguasai 

ilmu pengetahuan dan teknologi, 

mengubah serta merekayasa 

lingkungannya menuju situasi kehidupan 

yang telah lebih baik aman, nyaman dan 

tentram. 

Dalam pandangan Mahmud Yunus, 

adapun tujuan dari pendidikan akal adalah 

agar manusia mendapatkan ilmu- ilmu 

pengetahuan dengan mencerdaskan akal 

pikiran serta cakap dalam mnggunakan 

ilmu yang diketahuinya. Dalam konsep 

ini, manusia mesti mengatahui ilmu 

dengan sesungguhnya. Bukan hanya 

mengerti tetapi juga mesti paham 

sehingga nantinya akan tertanam di jiwa 

wujud dan maksudnya serta yang paling 

terpenting dapat diaplikasikan dan 

digunakan dalam kehidupan 

bermasyarakat (Yunus, 1990: 85). 

Pada zaman pertengahan, beberapa 

para pakar pendidikan mendeskripsikan 

bahwa pendidikan akal itu sangatla 

penting. Dengan demikian, maka sangat 

perlu diajarkan kepada peserta didik 

yakni bahasa Yunani dan Latin khususnya 

pada sekolah menengah dan gramatika 

bahasa yang diajarkan di sekolah-sekolah 

rendah dengan tujuan agar dapat 

membantu pendidikan akal anak-anak 

agar lebih cerdas, memiki otak yang tajam 

mampu berpikir kritis dan waras dalam 

berpikir. Apabila akal anak-anak telah 

tertanam dan terdidik dan tingkat 

ketajaman otaknya tinggi maka anak-anak 

nantinya akan mudah dapat pelaksanaan 

pekerjaan yang besar maupun yang sulit 

sekalipun. Mereka berpendapat bahawa 

orang yang biasa berpikir dalam Ilmu 

Berhitung, Aljabar, hal itu Ilmu Ukur atau 

Bahasa Asing juga mampu dalam 

memikirkan soal-soal lain walaupun 

terasa sulit (Yunus, 1990: 85). 

Namun, pendapat diatas telah 

ditentang oleh beberapa para ahli 

pendidikan dizaman modern. Fakta dan 

https://issn.brin.go.id/terbit/detail/20230319261696841
https://doi.org/10.64405/jm.v2i1.81


Vol. 2, No. 1, Februari 2024   (1-20) E-ISSN: 3025-0099 

 DOI: https://doi.org/10.64405/jm.v2i1.81 

 

11  

realita menunjukkan bahwa banyak sekali 

orang pintar dalam matematika/berhitung 

tapi ia gagal menghadapi perhitungan 

dalam kehidupannya. Ada yang sangat 

ahli dalam memainkan catur tapi juga 

tidak mampu dalam menghadapi 

percaturan hidup di masyarakat. Maka, 

mata pelajaran harus dipilih yaitu mata 

pelajaran yang hidup yang berhubungan 

dengan kehidupan dalam masyarakat, 

artinya pendidikan akal itu sangat penting 

dalam kehidupan bermasyarakat agar 

memudahkan manusia dalam 

menjalankan kehidupan yang lebih baik. 

 

2. Pendidikan Akhlak 

Akhlak adalah salah satu hal pokok 

yang dimiliki oleh manusia dan biasanya 

masyarakat akan mudah menilai 

seseorang melalui akhlaknya. Pada saat 

sekarang ini, maraknya terjadi krisis 

akhlak yang awalnya hanya menempa 

sebagian kecil manusia saja, tapi sekarang 

krisis akhlak telah menjalar kepada 

masyarakat luas, yang juga termasuk 

didalamnya kalangan pelajar. Contoh dari 

maraknya krisis akhlak ini dapat dilihat 

dari sikap seseorang yang suka merempas 

hak orang lain, tidak menghargai orang 

lain, tidak menghiormati orang lain, dll. 

Adapun krisis akhlak yang tejadi 

dikalangan pelajar pada zaman millennial 

yang berhubungan dengan prilaku seperti 

pelajar yang sulit dikendalikan, nakal, 

tawuran, keras kepala, narkoba, dll. 

Krisis akhlak yang menjadi pangkal 

penyebab timbulnya krisis dalam 

berbagai kehidupan bangsa Indonesia saat 

ini belum ada tanda-tanda untuk berakhir. 

Keadaan seperti juga telah dihadapi oleh 

rasaulullah SAW pada zamannya bahkan 

zaman sesudah beliau wafat sampai 

sekarang di zaman modern. Itulah 

sebabnya fokus perhatian dakwah 

Baginda Rasulullah adalah pada upaya 

menyempurnakan akhlak. Seperti dalam 

salah satu haditsnya beliau mengatakan, 

Innama bu'itstu li utammima makarimal 

akhlaq (Aku diutus (Tuhan) ke muka 

bumi ini semata- mata untuk 

menyempurnakan aklak.) 

Menghadapi fenomena tersebut, 

tuduhan pun seringkali diarahkan kepada 

dunia pendidikan sebagai penyebab  

terjadinya  krisis  akhlak khususnya 

pada peserta didik. Dunia pendidikan 

benar- benar tercoreng wajahnya dan 

tampak seperti tiada berdaya dalam 

mengatasi krisis tersebut. Hal ini 

seharusnya bisa dimengerti, karena 

pendidikan berada pada barisan terdepan 

dalam rangka menyiapkan sumber daya 

manusia yang berkualitas, dan secara 

moral memang harus berbuat demikian. 

Al-Ghazali (W. 1111 M) sendiri 

memandang bahwa tujuan pendidikan 

adalah dalam rangka mengembangkan 

budi pekerti yang termasuk didalamnya 

penanaman kualitas moral dan etika 

seperti kepatuhan, kemanusiaan, 

kesederhanaan, dan membenci terhadap 

perbuatan buruk seperti pola hidup 

berfoya-foya dan kemungkaran lainnnya. 

Adapun akhlak menurut pengertian 

Islam adalah buah atau hasil dari 

implementasi iman dan ibadah. Iman dan 

ibadah manusia menjadi tidak akan 

sempurna jika seseorng tidak bisa 

mencapai tingkat kemulyaannya. 

Seseorang yang menjalankan ibadahnya 

dengan baik, artinya menjaga 

habluminallah dan menjaga 

hablumninanasnya dengan baik maka 

secara otomatis outputnya juga akan baik 

https://issn.brin.go.id/terbit/detail/20230319261696841
https://doi.org/10.64405/jm.v2i1.81


Vol. 2, No. 1, Februari 2024   (1-20) E-ISSN: 3025-0099 

 DOI: https://doi.org/10.64405/jm.v2i1.81 

 

12  

karena ibadah yang sempurna dan baik 

tersebut akan membentuk akhlak manusia 

menjadi baik, terpuji dan mulia menuju 

kemulyaan manusia itu sendiri. Seperti 

sering kita dengar perkataan tentang 

perhiasan yang paling mulia bagi manusia 

sesudah iman, taat dan bertakwa kepada 

Allah adalah akhlak yang mulia. Oleh 

karena itu, Mahmud Yunus dalam tulisan 

serta karyanya memaparkan tentang   

pentingnya pendidikan akhlak. 

Mengingat pentingnya pendidikan 

akhlak dalam kehidupan manusia maka 

perlu adanya metodologi dalam 

pengajaran akhlak. Mahmud Yunus 

dalam bukunya menawarkan beberapa 

metodologi terkait pendidikan akhlak 

yang salah diantarnya adalah menghiasi 

diri, bahwa agar suatu tempat siap untuk 

dihiasi atau diisi maka ia harus 

dikosongkan dari sesuatu yang menjadi 

kebalikannya. Jika hati telah dipenuhi 

dengan kebatilan seperti kebencian maka 

didalamya tidak akan ada lagi tempat 

keyakinan dan kecintaan yang benar 

terhadapnya. 

Adapun metode pendidikan yang 

Mahmud Yunus lakukan adalah dengan 

melakukan aktifitas dalam berbuat 

kebaikan. Seorang anak yang sudah 

terbiasa dalam melakukan kebaikan- 

kebaikan atau selalu berbuat baik, maka 

selanjutnya apa yang anak lakukan akan 

menjadi kebiasaan- kebiasaan baik dan 

akan mnjadi perbuatan yang dicintainya 

dan otomatis ia cenderung untuk selalu 

mengamalkannya secara terus menerus 

dan memperbanyak jumlahnya kelak 

setelah dewasa. Ia akan senantiasa 

melatih diri dalam menjaga akhlaknya 

dengan manjaga perbuatan, perkataan, 

pikiran dan sifat yang baik. Banyak 

ilustrasi contoh yang dapat dilakukan 

seseorang dalam mengaktifkan anak untuk 

melakukan perbuatan baik. Misalnya jika 

seseorang ingin memberikan sedekah 

kepada orang lain seharusnya ia 

memberikan sedekah itu melalui 

perantaraan anak. Anaklah yang akan 

memberikannya kepada orang lain maka 

si anak akan merasakan manisnya 

bersedekah. Demikian pula contoh 

perbuatan baik lainnya seperti solat 

berjamaah dan mengucapkan salam, bila 

anak diaktifkan dengan perbuatan itu 

maka ia akan menghiasi dirinya sampai 

dewasa. Karena nilai- nilai tersebut sudah 

tertanam pada anak sejak kecil. Dengan 

kata lain, Mahmud Yunus mengatakan 

bahwa metode pendidkan akhlak dapat 

pula dilakukan melalui pelatihan dan 

pembiasaan. Dalam Islam, latihan dan 

pembiasaan merupakan salah satu metode 

pendidikan akhlak, ia mengubah seluruh 

sifat baik menjadi kebiasan tanpa 

kehilangan banyak tenaga dan tanpa 

menemukan banyak kesulitan (Yunus, 

1990: 90). 

Contoh lainnya menurut Mahmud 

Yunus adalah bahwa orang tua dianjurkan 

untuk melatih anaknya agar mampu 

bangun di akhir malam, karena waktu itu 

merupakan waktu penerimaan 

permohonan, pembagian pahala dan 

diterimanya doa para hamba. Orang tua 

juga mesti menjauhkan anaknya dari sifat 

suka mengambil hak atau milik orang lain 

agar kelak itu tidak akan menjadi 

tabiatnya sehingga anak tidak tumbuh 

dengan cara gemar mengambil tapi 

dengan jalan suka memberi dan berbagi. 

Karena itu semua perbuatan akhlak 

seseorang yang terbiasa pada masa kecil 

akan menjadi karakternya setelah ia 

https://issn.brin.go.id/terbit/detail/20230319261696841
https://doi.org/10.64405/jm.v2i1.81


Vol. 2, No. 1, Februari 2024   (1-20) E-ISSN: 3025-0099 

 DOI: https://doi.org/10.64405/jm.v2i1.81 

 

13  

dewasa. (Yunus, 1890: 126) 

Kemudian metode pendidikan akhlak 

yang selanjutnya menurut Mahmud 

Yunus adalah pemberian gambaran 

akhlak yang tercela, beliau sangat 

mencela akhlak yang hina yang akan 

memberikan gambaran buruk tentang 

dampak yang akan dialami oleh orang 

yang memiliki sifat dan akhlak tersebut. 

Selanjutnya, pendidikan akhlak dapat 

juga dilakukan melalui keteladanan. 

Mahmud Yunus memandang bahwa 

dengan keteladanan maka sesorang akan 

mampu memperbaiki dan mendamaikan 

konflik yang terjadi di antara dirinya 

dengan orang lain. Orang lain akan 

mencintai dan menghormati seseorang 

jika seseorang itu memiliki akhlak yang 

mulia. Adapun keteladanan tersebut 

dibagi menjadi dua yakni keteladanan 

kepada Allah dan keteladanan kepada 

manusia. Keteladanan kepada Allah 

adalah bahwa seseorang harus 

mengetahui bahwa setiap sesuatu 

keburukan yang muncul dari dalam diri 

menuntut untuk dimaafkan dan setiap 

kebaikan yang datang dari Allah 

mengharuskan untuk disyukuri. 

Keteladan kepada manusia yaitu 

mengamalkan perbuatan ma’ruf baik 

dalam ucapan maupun perbuatan, 

menahan diri dari menyakiti orang lain 

baik dengan ucapan maupun perbuatan. 

Pendidikan dengan keteladanan ini 

menurut Mahmud Yunus terbagi menjadi 

dua bagian: pertama, pengaruh langsung 

yang tidak disengaja yaitu keteladanan 

yang bergantung pada kualitas 

kesungguhan yang dicontohkan seperti 

keilmuan kepemimpinan dan keikhlasan. 

Kedua, pengaruh yang disengaja, 

contohnya guru membaca dengan baik 

agar murid menirunya (Yunus, 1990: 93). 

Menurut Mahmud Yunus kesadaran 

pada anak-anak untuk menilai sifat yang 

baik selain disertai contoh dari orangtua 

dan guru dapat pula ditumbuhkan melalui 

cerita dan riwayat yan terkandung dalam 

Alqur’an Hadis, pahlawan orang soleh 

serta akan lebih baik lagi bila disertai 

dengan drama, film, sandiwara, dll 

(Yunus, 1990: 85). Semakin banyak si 

anak membaca buku – buku cerita riwayat 

yang isinya tentang kebaikan, semakin 

mengerti dan memahami maka semakin 

mudah bagi anak untuk mengamalkannya 

dikehidupan. 

Berdasarkan pemaparan diatas dapat 

disimpulkan bahwa sebaiknya akhlak 

yang baik sudah diajarkan kepada anak 

benar-benar diaplikasikan dan diamalkan 

di rumah, di sekolah, dan diluar sekolah 

pada waktu mereka bermain, berjalan dan 

tercermin dalam kehidupan masyarakat. 

 

3. Pendidikan Masyarakat 

Masyarakat merupakan sekelompok 

manusia yang antara satu dengan lainnya 

saling terkait dan terikat oleh sistem nilai 

adat istiadat ritus-ritus dan hukum- 

hukum serta hidup secara bersama-sama 

(Musthahari, 1986: 15). Konsep 

masyarakat tersebut memperlihatkan 

dengan jelas tentang inti masyarakat yaitu 

sebagai tempat berkumpulnya manusia 

dengan bentuk berhubungan yang diatur 

oleh hukum tertentu pula. Masyarakat 

memiliki peranan besar dalam pembinaan 

individu dalam setiap dimensinya yaitu 

pemikiran, tingkah laku dan perasaan. 

Setiap individu akan terpola dalam suatu 

masyarakat dan akan terpengaruh oleh 

apa yang ada didalamnya baik berupa 

pemikiran maupun tingkahlaku. Untuk itu 

https://issn.brin.go.id/terbit/detail/20230319261696841
https://doi.org/10.64405/jm.v2i1.81


Vol. 2, No. 1, Februari 2024   (1-20) E-ISSN: 3025-0099 

 DOI: https://doi.org/10.64405/jm.v2i1.81 

 

14  

seseorang dapat menjadi pondasi yang 

baik bagi bangunan masyarakat apabila 

peran yang diberikan masyarakat itu 

bercirikan Islam. 

Sejak lahir sampai wafat manusia 

hidup sebagai anggota masyarakat. Hidup 

dalam masyarakat berarti adanya interaksi 

sosil dengan semua orang di sekitar 

lingkungannya, sehingga adanya proses 

pengaruh atau mempengaruhi orang lain 

dan interaksi sosial itu sendiri sangat baik 

bagi setiap anggota masyarakat. Jadi 

benarlah bahwa manusia adalah makhluk 

sosial, ia hidup berhubungan dengan 

orang lain dan hidupnya bergantung pada 

orang lain. Oleh sebab itu manusia tidak 

mungkin hidup layak diluar komunitas 

masyaraakt. Sebagai suatu komunitas, 

maka masyarakat memerlukan 

pendidikan. 

Mahmud Yunus mengatakan bahwa 

kita sangat membutuhkan pendidikan 

kemasyarakatan, baik dirumah tangga, 

disekolah atau dalam masyarakat. Anak- 

anak harus dibiasakan sejak kecil supaya 

mengasihi saudaranya seperti mengasihi 

dirinya sendiri serta tolong menolong 

dengan teman sejawatnya baik dirumah 

tangga atau disekolah. Janganlah anak- 

anak mementingkan dirinya sendiri 

bahkan harus mementingkan orang lain 

baik waktu bermain, makan minum atau 

waktu bertamasya. 

Dari pemahaman Mahmud Yunus 

tentang pendidikan masyarakat akhirnya 

dapat ditarik kesimpulan bahwa 

pendidikan masyarakat bukanlah 

pendidikan yang terbatas oleh ruang kelas 

pada lembaga pendidikan formal saja, tapi 

semangat melaksnakan pendidikan itu 

sendiri yang dilakukan oleh individu 

guna memperoleh pengetahuan dan 

keterampilan, tanpa terbatas oleh ruang 

dan waktu, agar kelak dapat mencapai 

kebahagiaan dunia akhirat. Pendidikan 

masyarakat dimulai dari masing-masing 

individu sebagai bagian dari anggota 

masyarakat. 

 

Biografi, Karya dan Pemikiran M. 

Amin Abdullah 

Prof. Dr. H. Muhammad Amin 

Abdullah, MA atau biasa dipanggil Pak 

Amin lahir di Margomulyo, Tayu, Pati, 

Jawa Tengah pada tanggal 28 Juli 1953. 

Ia merupakan anak tertua dari delapan 

bersaudara dari pasangan seorang “santri” 

didikan pondok pesantren bernama H. 

Ahmad Abdullah, yang aslinya berasal 

dari Pati, Jawa Tengah dan “priyayi” yang 

bernama Siti ‘Aisyah, yang sempat 

mendapatkan didikan ala Belanda, berasal 

dari Madiun, Jawa Timur. Dari delapan 

bersaudara tersebut, pria yang bernama 

lengkap Muhammad Amin Abdullah, 

terlihat paling menonjol, baik dari sisi 

intelektual maupun spiritualnya. Amin 

ternyata tidak hanya mewarisi gen 

intelektualitas orang tuanya saja, namun 

Ia juga mewarisi gen spiritualitas, 

terutama dari ibunya. Yang di masanya, Ia 

hanya mengenyam pendidikan di HIS dan 

kemudian melanjutkan ke Mu’allimat 

Yogyakarta. Hal ini menjadikan ibunya 

terlihat lebih “modernis” dibandingkan 

dengan bapaknya yang lulusan pondok 

pesantren tradisional namun sempat 

mukim selama 18 tahun di Makkah. 

Setamat sekolah dasar pada tahun 1966, 

Amin kemudian diantar ibunya untuk 

mondok di Pondok Modern Gontor 

Ponorogo  dan  menamatkan  jenjang 

sekolah menengahnya di Kulliyatul 

Mu’allimin AlIslamiyah (KMI) Pondok 

https://issn.brin.go.id/terbit/detail/20230319261696841
https://doi.org/10.64405/jm.v2i1.81


Vol. 2, No. 1, Februari 2024   (1-20) E-ISSN: 3025-0099 

 DOI: https://doi.org/10.64405/jm.v2i1.81 

 

15  

Modern Gontor pada tahun 1972. Setelah 

itu, Ia melanjutkan studinya di program 

sarjana muda Institut Pendidikan 

Darussalam yang sekarang bernama 

Universitas Darussalam, Gontor, dan 

memperoleh gelar Sarjana Muda pada 

tahun 1977.3 Kemudian Ia menlanjutkan 

program sarjananya di Fakultas 

Ushuluddin, Jurusan Perbandingan 

Agama, IAIN Sunan Kalijaga Yogyakarta 

(Abdullah, 2005: 196). 

Pada tahun 1982 Ia meraih gelar 

sarjana  di IAIN Sunan Kalijaga 

Yogyakarta. Setelah  itu, Ia 

mendapatkan kesempatan untuk 

melanjutkan studi magister dan 

doktoralnya  di Department of Philosophy,  

Faculty of Art and Sciences, Middle East 

Technical University (METU), Ankara, 

Turki (1990) dengan  mengambil program 

Ph.D bidang Filsafat Islam. Kemudian 

pada tahun 1997-1998,   Ia berkesempatan 

mengikuti Program Post Doctoral di Mc 

Gill University, Canada. Setelah 

menyelesaikan program sarjananya di 

IAIN Sunan Kalijaga, setahun 

kemudian suami dari Hj. Nurkhayati 

ini diangkat menjadi dosen tetap di 

Fakultas Ushuluddin pada Universitas 

yang sama. Kemudian Ia berkesempatan 

mengambil Program Ph. D bidang Studi 

Filsafat di Departement of Philosohpy, 

Faculty of Art and Sciences,  Middle  

East  Technical University,  Ankara,  

Turki  dengan mempertahankan  

disertasinya  yang berjudul: “The Idea 

of University of Ethical Norms in 

Ghazali and Kant.”  

Pada Tahun 1993 Ia kemudian 

diangkat menjadi dosen tetap di Program 

Pascasarjana UIN Sunan Kalijaga, dan 

diserahi materi Filsafat Islam dan Filsafat 

Agama. Pada tahun yang sama, Ia juga 

diserahi tugas menjadi Asisten Direktur 

Pascasarjana UIN Sunan Kalijaga. 

Beberapa tahun kemudian Ia mulai 

mengajar di beberapa kampus ternama di 

Indonesia seperti UIN Sunan Ampel 

Surabaya, Universitas Muhammadiyah, 

Malang, UGM, UII, UMS, IAIN 

Walisongo Semarang dan UNISBA 

Bandung. Kemudian, kesibukannya itu 

sejenak Ia tinggalkan, karena pada 

rentang tahun 1997-1998 Ia mengikuti 

program Post-Doctoral di Mc Gill 

University, Montreal, Kanada. 

Pada tahun 1998 sekembalinya dari 

Mc Gill, Ia kemudian di amanahkan untuk 

menjadi Wakil Rektor UIN Sunan 

Kalijaga Yogyakartasekaligus menjadi 

Kepala Departemen Agama dan Filsafat 

di Program Pascasarjananya. Pada tahun 

2002 Ia diangkat menjadi Rektor UIN 

Sunan Kalijaga, bahkan hingga dua 

periode masa jabatan. Namanya bahkan 

semakin terkenal di kalangan akademisi 

Muslim Indonesia, hal itu dikarenakan Ia 

pernah menjadi Ketua Majelis Tarjih 

Muhammadiyah (1995-2000), Anggota 

Dewan Konsultatif, Indonesian 

Conferenceon Religion and Peace (2000-

2002), dan menjadi Anggota Badan 

Akreditasi Jurnal (2003-2004). Hal ini 

menjadi nilai lebih baginya, apalagi Ia 

begitu kreatif dan ide-idenya seolah tak 

pernah mengering, lebih-lebih untuk 

dunia pendidikan. Dan untuk 

menyuarakan ide-idenya itu, Ia 

menuliskannya di berbagai media cetak, 

menulis  dalam  buku-buku  dan  juga 

menyerukannya lewat seminar- seminar 

nasional maupun Internasional. 

 

 

https://issn.brin.go.id/terbit/detail/20230319261696841
https://doi.org/10.64405/jm.v2i1.81


Vol. 2, No. 1, Februari 2024   (1-20) E-ISSN: 3025-0099 

 DOI: https://doi.org/10.64405/jm.v2i1.81 

 

16  

Karya Karya Amin Abdullah 

1) The idea of university of ethical norms 

in Ghazali and Kant (Disertasi, 1992) 

2) Falsafah kalam di era postmodernisme 

(Yogyakarta: Pustaka Pelajar, 1995) 

3) Studi agama: normativitas atau 

historisitas (Yogyakarta: Pustaka 

Pelajar, 1996) 

4) Dinamika Islam kultural: pemetaan 

atas wacana keislaman kontemporer 

(Bandung, Mizan, 2000) 

5) Antara al-Ghazali dan Kant: filsafat 

etika Islam (Bandung: Mizan, 2002) 

6) Rekonstruksi metodologi ilmu-Ilmu 

keislaman (Suka-Press IAIN Sunan 

Kalijaga, 2003) 

7) Pendidikan agama era multikultural 

multireligius (Jakarta: PSAP 

Muhammadiyah, 2005) 

8) Islamic studies di perguruan tinggi: 

pendekatan integratif-interkonektif 

(Pustaka Pelajar, 2006) 

9) Re-strukturisasi metodologi Islamic 

studies mazhab Yogyakarta (Suka 

Press IAIN Sunan Kalijaga, 2007) 

10) Agama, ilmu dan budaya: 

paradigma integrasi-interkoneksi 

keilmuan (Pidato Pengukuhan 

Anggota AIPI, 2013) 

 

Pemikiran Amin Abdullah 

M. Amin Abdullah cukup agresif 

melawan dikotomisasi pendidikan Islam 

di Indonesia. Ia adalah seorang tokoh dari 

sekian banyak pemikir-pemikir tentang 

pendidikan Islam di Indonesia. Ia  

banyak  berkiprah  dalam bidang 

pendidikan, organisasi dan dakwah. 

Perjuangannya adalah ingin mengajak 

kaum muslimin Indonesia khususnya, 

untuk menghidupkan dan membangkitkan 

kembali (revitalisasi) ajaran Islam dari 

keterpurukan, sehingga umat Islam tidak 

ketinggalan dalam peradaban. Salah satu 

cara yang ditempuh oleh M. Amin 

Abdullah dalam membangkitkan keilmun 

dalam umat Islam dari keterpurukan 

adalah dengan mengajarkan Pendidikan 

agama dan pendidikan umum lewat 

pendekatan integrasi-interkoneksi, 

dengan tidak ada pemisahan antara kedua 

model pendidikan tersebut. 

Berangkat dari fakta bahwa dunia 

Islam dewasa ini cenderung membuat 

dikotomi antara ilmu agama dengan ilmu 

umum, maka M. Amin Abdullah, merasa 

perlu merekonstruksi fakta ini dan 

membuat sebuah restorasi paradigma 

keilmuan. Pemahaman dikotomi yang 

rigid ini membuat polarisasi yang 

dikotomis antara ilmu al-syarî‘ah dan 

ilmu ghayr al-syarî‘ah. Pemahaman ilmu 

ghayr al-syarî‘ah yang jumlahnya jauh 

lebih banyak yang tidak penting untuk 

dipelajari, yang penting adalah ilmu al- 

syarî‘ah, ilmu yang menuntun orang 

untuk memasuki surga dan menghindari 

neraka, merupakan hal yang bisa 

menghambat kemajuan kajian keislaman 

(Abdullah, 1999: 35). 

Dikotomi ini sangat membekas di 

hati kaum Muslim. Terbukti sebagian 

besar orang sekarang masih terkesan 

bahwa ilmu keislaman adalah satu hal dan 

ilmu non-keislaman adalah hal lain. 

Dikotomi keilmuan seperti ini jelas akan 

merugikan dunia pendidikan Islam itu 

sendiri. Sebab   ilmu-ilmu non- 

keagamaan dianggap tidak penting, 

sehingga tidak perlu dipelajari. Inilah 

salah satu factor terbesar mundurnya 

keilmuan Islam. Akibat dikotomi yang 

telah diciptakan dan diwariskan sejak 

ratusan tahun itu, dunia Islam terpuruk 

https://issn.brin.go.id/terbit/detail/20230319261696841
https://doi.org/10.64405/jm.v2i1.81


Vol. 2, No. 1, Februari 2024   (1-20) E-ISSN: 3025-0099 

 DOI: https://doi.org/10.64405/jm.v2i1.81 

 

17  

dalam ketertinggalan. Barat sekarang 

tampil di puncak kemajuan peradaban 

ilmu. 

Pendekatan integrasi-interkoneksi 

dalam pendidikan Islam mengandaikan 

terbukanya dialog di antara ilmu-ilmu. 

Peluang dikotomi ditutup rapat. Tiga 

peradaban dipertemukan di dalamnya, 

yakni hadârah al-nass (budaya teks), 

hadârah al-‘ilm (budaya ilmu), dan 

hadârah al- falsafah (budaya filsafat). 

Pendekatan yang memadukan wahyu 

Tuhan dengan temuan pikiran manusia ini 

tidak akan berakibat mengecilkan peran 

Tuhan (sekularisasi) atau mengucilkan 

manusia sehingga teralienasi dari dirinya 

sendiri, masyarakat, dan lingkungannya. 

Namun konsep ini sekaligus akan dapat 

menyelesaikan konflik antara sekularisme 

ekstrem dan fundamentalisme negatif. 

Gagasan Pemikiran M. Amin 

Abdullah tentang pendidikan Islam 

dengan menggunakan pendekatan 

integrasi-interkoneksi mencoba untuk 

memecahkan kebuntuan dari 

problematika kekinian. Sehingga dari 

berbagai disiplin keilmuan itu tidak hanya 

sampai pada sikap single entity (arogansi 

keilmuan: merasa satu satunya yang 

paling benar), isolated entities (dari 

berbagai disiplin keilmuan terjadi 

“isolasi”, tiada saling tegur sapa), 

melainkan sampai pada interconnected 

entities (menyadari akan keterbatasan 

dari masing-masing disiplin keilmuan, 

sehingga terjadi saling kerjasama dan 

bersedia menggunakan metode-metode 

walaupun itu berasal dari rumpun ilmu 

yang lain) (Abdullah, 1999: 3). 

M. Amin Abdullah menggagas 

model integrasi-interkoneksi ilmu atau 

lebih dikenal dengan "jaring laba-laba 

ilmu‟. Dalam hal ini konsep integrasi 

interkoneksi, merupakan bangunan 

keilmuan universal yang tidak 

memisahkan antara wilayah agama dan 

ilmu. Secara garis besar, konsep integrasi-

interkoneksi keilmuan ini menempatkan 

tiga pilar penyangga bangunan keilmuan 

sekaligus yakni: hadarah al-nas (religion), 

hadarah alfalsafah (philosophy), dan 

hadarah al- 'ilm (science). Oleh 

karenanya, integrasi keilmuan adalah 

integrasi hadhârah al nash, hadhârah al-

falsafah dan hadhârah al-'ilm, yang 

dilakukan melalui 2 model, yakni; (1) 

integrasiinterkoneksi dalam wilayah 

internal ilmu-ilmu keislaman, dan (2) 

integrasi-interkoneksi ilmu-ilmu 

keislaman dengan ilmu-ilmu umum. 

Menurut Amin Abdullah, integrasi- 

interkoneksi berangkat dari konsepsi 

bahwa Islam mengembangkan ilmu yang 

bersifat universal dan tidak mengenal 

dikotomi antara ilmu-ilmu 

qauliyyah/hadhârah al nash (ilmu-ilmu 

yang berkaitan dengan teks keagamaan, 

dengan ilmu- ilmu kauniyyah/hadharah 

al-'ilm (ilmu-ilmu kealaman dan 

kemasyarakatan), maupun dengan 

hadhârah al-falsafah (ilmu-ilmu etis- 

filosofis). 

Hubungan antara pendidikan Islam 

yang ada, baik dalam ranah hadharat an- 

nash, hadharat al-ilm, maupun hadharat 

al-falsafah, perlu dilihat dari perpektif 

dialog atau bahkan integrasi. Oleh karena 

itu, pendidikan Islam sebagaimana yang 

ditegaskan oleh M. Amin Abdullah, harus 

memiliki kaitan erat dengan dimensi 

praksis-sosial, karena senantiasa 

memiliki dampak sosial dan dituntut 

untuk responsif terhadap realitas sosial 

sehingga ia tidak terbatas pada lingkup 

https://issn.brin.go.id/terbit/detail/20230319261696841
https://doi.org/10.64405/jm.v2i1.81


Vol. 2, No. 1, Februari 2024   (1-20) E-ISSN: 3025-0099 

 DOI: https://doi.org/10.64405/jm.v2i1.81 

 

18  

pemikiran teoretis- konseptual seperti 

yang dipahami selama ini. Pendidikan 

Islam sepatutnya harus mampu 

mengkoneksikan sumua materi 

pembelajaran baik dalam proses 

penyusunannya baik dalam proses 

pelaksanaan dan pembelajaran di dalam 

kelas maupun di luar pembelajaran. 

 

KESIMPULAN 

Pendidikan Islam menurut pemikiran 

Mahmud Yunus adalah terdiri dari 

pendidikan akal, pendidikan akhlak, dan 

pendidikan masyarakat. Adapun konsep 

pendidikan Islam perspektif Mahmud 

Yunus adalah pendidikan yang berupaya 

melahirkan manusia-manusia yang 

beretika, bermoral dan berakhlak mulia, 

serta memiliki pengetahuan dan 

keterampilan dalam bidang pengetahuan 

umum. Mahmud Yunus membagi konsep 

pendidikan Islam sebagai berikut: 

a. Tujuan pendidikan yang diarahkan 

untuk menyiapkan anak-anak didik 

agar pada waktu dewasa mereka 

sanggup melakukan pekerjaan dunia 

dan amalan akhirat, sehingga tercipta 

kebahagiaan bersama dunia akhirat. 

Dalam hal ini Mahmud Yunus lebih 

menekankan pada pembentukan 

peserta didik yang berkepribadian   

akhlak   mulia, barena dengan akhlak 

mulia ini seseorang akan memperoleh 

kebahagiaan. 

b. Dalam pembentukan kurikulum 

Mahmud Yunus memadukan ilmu 

pengetahuan agama dan ilmu 

pengetahuan umum (integrated) 

dengan harapan setiap lulusan 

lembaga pendidikan Islam yang selain 

memiliki pengetahuan umum juga 

memiliki wawasan dan kepribadian 

Islam yang kuat. 

c. Dalam penggunaan metode 

pengajaran, Mahmud Yunus 

menyesuaikan dengan sifat mameteri 

tersebut, sehingga antara materi dan 

metode akan terintegrasikan. Adapun 

metode yang tawarkan Mahmud 

Yunus terdiri dari: cara mengajar yang 

umum  meliputi: metode 

menyimpulkan, metode qiasiyah, 

metode membahas dan mengqiaskan, 

metode bercakap- cakap dan tanya 

jawab. sedangkan cara mengajar 

modern meliputi: metode menyelidiki, 

metode mentakjubkan, dan metode 

latihan. 

d. Menurut Mahmud Yunus seorang guru 

harus bisa berada di tengah tengah 

murid, sehingga terjalin komunikasi 

antara guru dengan murid ynag dapat 

diaplikasikan dengan penuh kasih 

sayang, selain itu Mahmud Yunus juga 

menghimbau agar seorang guru bisa 

memahami psikologi anak didik. 

e. Dalam bidang kelembagaan Mahmud 

Yunus sudah membentuk pengajaran 

yang dilaksanakan di dalam kelas-

kelas yang disusun sesuai sistem sekolah. 

 

Selanjutnya, konsep pendidikan 

Islam Mahmud Yunus ini masih sangat 

relevan untuk diimplementasikan di 

zaman sekarang, karena pendidikan yang 

diimplementasikan oleh Mahmud Yunus 

ini sesuai dengan kebutuhan saat ini, 

bahkan di sekolah unggulan saat ini masih 

menggunakan konsep pendidikan Islam 

seperti yang diimplementasikan oleh 

Mahmud Yunus mulai dari tujuan 

pendidikannya sampai kriteria seorang 

guru yang diharapkan dalam pendidikan 

Islam. Hal ini nampak bahwa konsep 

https://issn.brin.go.id/terbit/detail/20230319261696841
https://doi.org/10.64405/jm.v2i1.81


Vol. 2, No. 1, Februari 2024   (1-20) E-ISSN: 3025-0099 

 DOI: https://doi.org/10.64405/jm.v2i1.81 

 

19  

pendidikan Islam perspektif Mahmud 

Yunus benar-benar mengupayakan 

peningkatan dari mutu pendidikan Islam 

tersebut. 

Sedangkan Amin Abdullah ingin 

mengajak kaum muslimin Indonesia 

khususnya, agar dapat menghidupkan 

dan membangkitkan kembali 

(revitalisasi) ajaran Islam dari 

keterpurukan, sehingga umat Islam tidak 

ketinggalan dalam peradaban. Salah satu 

cara yang ditempuh oleh M. Amin 

Abdullah dalam membangkitkan 

keilmuan dalam umat Islam dari 

keterpurukan adalah dengan mengajarkan 

Pendidikan agama dan pendidikan umum 

lewat pendekatan integrasi-interkoneksi, 

dengan tidak ada pemisahan antara 

kedua model pendidikan tersebut. 

Pentingnya ilmu pengetahuan yang 

menyatu atau bertegur sapa dalam ruang 

lingkup dialog keilmuan. Konsep 

pendidikan Islam baik menurut Amin 

Abdullah dan juga Mahmud Yunus 

masih sangat relevan untuk 

diimplementasikan di zaman sekarang 

dan hal tersebut dibuktikan dari adanya 

universitas-universitas dan sekolah-

sekolah di indonesia yang masih 

mengaplikasikan konsep pemikirannya. 

 

REFERENSI 

Abdullah, M. Amin. (1999). “Visi 

Keindonesiaan Pembaharuan 

Pemikiran Islam Hermeneutik”, 

Epistema, No. 02 

Abdullah, M. Amin. (2001). Filsafat 

Ilmu-ilmu Keislaman: Kajian 

Pendahuluan, dalam Seminar 

Nasional Pengujian Teori, STAIN 

Kudus, 12 Maret. 

Abdullah,  M.  Amin. (2005). 

Membangun Kembali Filsafat Ilmu-

Ilmu Keislaman: Tajdid dalam 

Perspektif Filsafat Ilmu, dalam M. 

Amin Abdullah, Tajdid 

Muhammadiyah untuk Pencerahan 

Peradaban. Yogyakarta: MTPPI dan 

UAD Press. 

Abdullah, M. Amin. (2002). Al-Takwin 

al-‘Ilmiy: Ke Arah Perubahan 

Paradigma Penafsiran Kitab Suci, 

dalam M. Amin Abdullah, dkk. Tafsir 

Baru Studi Islam dalam Era Multi 

Kultural. Yogyakarta, Panitia Dies 

IAIN Sunan Kalijaga Yogyakarta ke-

50,tahun 2001 dengan Kurnia Kalam 

Semesta. 

Abdullah, M. Amin. (2006). Islamic 

Studies di Perguruan Tinggi: 

Pendekatan Integratif- Interkonektif, 

Yogyakarta: Pustaka Pelajar. 

Abdullah, M. Amin. (2007). “Desain 

Pengembangan Akademik IAIN 

Menuju UIN Sunan Kalijaga: Dari 

Pendekatan Dikotomis-Atomistis 

Kearah Integratif-Interkonektif” 

dalam Fahrudin Faiz, (ed.), Islamic 

Studies dalam Paradigma Integrasi-

Interkoneksi. Yogyakarta: SUKA Press. 

Azra, Azyumardi, (2003). Surau; 

Pendidikan Islam Tradisional dalam 

Transisi dan Modernisasi, Cet. I; 

Ciputat: Logos Wacana Ilmu. 

Islmail Raji al-Faruqi, (1982). 

Islamization of Knowledge: General 

Principles and Workplan. Herndon, 

VA: International institute of Islamic 

Thought. 

Mahmud Yunus, (1995). Riwayat Hidup 

Prof. Dr. Mahmud Yunus, Jakarta: 

Hidakarya Agung, cet. 1. 

Mahmud Yunus, (1997). Pengembangan 

Pendidikan Islam di Indonesia, 

Jakarta: Hidakarya Agung, Cet.I.. 

Mahmud Yunus, (2001). Sejarah 

Pendidikan Islam di Indonesia, 

Jakarta: Mutiara, Cet.ke-4. 

Mahmud Yunus, (1978). Pokok-pokok 

Pendidikan dan Pengajaran, Jakarta: 

Hidakarya Agung, Cet. Ke-2. 

https://issn.brin.go.id/terbit/detail/20230319261696841
https://doi.org/10.64405/jm.v2i1.81


Vol. 2, No. 1, Februari 2024   (1-20) E-ISSN: 3025-0099 

 DOI: https://doi.org/10.64405/jm.v2i1.81 

 

20  

Mahmud Yunus, (1990). Metodik Khusus 

Pendidikan Agama, Jakarta: 

Hidakarya Agung, Cet.ke- 1. 

Mustika zed, (2001). Riwayat, 
Padang:Angkasa Raya. 

Nata, Abuddin. (2005). Tokoh-tokoh 

Pembaharuan Pendidikan Islam di 

Indonesia, Jakarta: Radja Grafindo 

Persada. 

Samsul Nizar, (1995). Pengantar Dasar- 

dasar Pemikiran Pendidikan Islam, 

Jakarta: Gaya Media Pratama.

 

https://issn.brin.go.id/terbit/detail/20230319261696841
https://doi.org/10.64405/jm.v2i1.81

