Vol. 2, No. 1, Februari 2024 (1-20) E-ISSN: 3025-0099
DOI: https://doi.org/10.64405/im.v2il.81

Jurnal Miftahul Ulum

Pendidikan dan Ekonomi
Email : jnmu.staimu@gmail.com / Publisher : STAI Miftahul Ulum
https://journal.staimutanjungpinang.ac.id/index.php/junamu

Pemikiran-Pemikiran Komperatif Mahmud Yunus dan Amin
Abdullah Dalam Bidang Pendidikan Islam

Yassir hayati
Sekolah Tinggi Agama Islam Al-Mujtahadah Pekanbaru Riau, Indonesia
e-mail: rosimatul03@gmail.com

Asmarika
Sekolah Tinggi Agama Islam Al-Mujtahadah Pekanbaru Riau, Indonesia
e-mail: asmarika@gmail.com

Fenni febiana
Sekolah Tinggi Agama Islam Al-Mujtahadah Pekanbaru Riau, Indonesia
e-mail: febianal993@gmail.com

Abstrak
Dalam ilmu Pendidikan, ada banyak tokoh-tokoh islam yang sangat berpengaruh
besar dan mereka adalah Ibnu Sina, Ibnu Khaldun, Al-Kindi, Al- Khawarizmi, Al-
Ghazali, Prof. Dr. H. Mahmud Yunus, Amin Abdullah dIl. Banyaknya tokoh
pendidikan islam yang bermunculan memberi pengaruh yang sangat significant
kepada pengembangan Institusi pendidikan islam dan hal itu terlihat jelas dari
banyaknya inovasi-inovasi yang lahir dan pembaharuan- pembaharuan yang
tentunya sangat bermanfaat bagi dunia Pendidikan khususnya Pendidikan Islam di
Indonesia. Namun, dari beberapa tokoh yang telah disebutkan diatas yang semuanya
adalah tokoh — tokoh yang sangat penting didalam ilmu Pendidikan, penelitian ini
hanya fokus pada pemikiran pendidikan Islam yang dua diantara nya adalah
pemikiran pendidikan Islam menurut Mahmud Yunus dan Amin Abdullah. Adapun,
pendidikan Islam menurut pemikivan Mahmud Yunus yakni pendidikan akal,
pendidikan akhlak, dan pendidikan masyarakat. Adapun konsep pendidikan Islam
perspektif Mahmud Yunus adalah pendidikan yang berupaya melahirkan manusia-
manusia yang beretika, bermoral dan berakhlak mulia, serta memiliki pengetahuan
dan keterampilan dalam bidang pengetahuan umum. Sedangkan menurut Amin
Abdullah, integrasi- interkoneksi berangkat dari konsepsi bahwa Islam
mengembangkan ilmu yang bersifat universal dan tidak mengenal dikotomi antara
ilmu-ilmu qauliyyah/hadhdrah al nash. Dengan kata lain, hubungan antara
pendidikan Islam yang ada, baik dalam ranah hadharat an-nash, hadharat al-ilm,
maupun hadharat al-falsafah, perlu dilihat dari perpektif dialog atau bahkan
integrasi. Oleh karena itu, pendidikan Islam sebagaimana yang ditegaskan oleh M.
Amin Abdullah, memiliki kaitan erat dengan dimensi praksis-sosial, karena
senantiasa memiliki dampak sosial dan dituntut untuk responsif terhadap realitas
sosial sehingga ia tidak terbatas pada lingkup pemikiran teoretis-konseptual


https://issn.brin.go.id/terbit/detail/20230319261696841
https://doi.org/10.64405/jm.v2i1.81
mailto:jnmu.staimu@gmail.com
https://journal.staimutanjungpinang.ac.id/index.php/junamu
mailto:rosimatul03@gmail.com
mailto:asmarika@gmail.com
mailto:febiana1993@gmail.com

Vol. 2, No. 1, Februari 2024 (1-20) E-ISSN: 3025-0099
DOI: https://doi.org/10.64405/im.v2il.81

seperti yang dipahami selama ini. Amin Abdullah mengajarkan Pendidikan agama
dan pendidikan umum yakni lewat pendekatan integrasi- interkoneksi, dengan tidak
ada pemisahan antara kedua model pendidikan tersebut. Beliau percaya bahwa ilmu
pengetahuan itu mesti menyatu dan bertegur sapa dalam ruang lingkup dialog
keilmuan. Pendidikan Islam harus mampu mengkoneksikan semua materi
pembelajaran baik dalam proses penyusunannya baik dalam proses pelaksanaan dan
pembelajaran di dalam kelas maupun di luar pembelajaran. Konsep pendidikan
Islam baik menurut Amin Abdullah dan juga Mahmud Yunus masih sangat relevan
untuk diimplementasikan di zaman sekarang dan hal tersebut dibuktikan dari adanya
universitas-universitas  dan  sekolah-sekolah di  indonesia yang masih
mengaplikasikan konsep pemikirannya.

Kata kunci : Pemikiran Islam; Mahmud Yunus; Amin Abdullah

Abstract

In education, there are many Islamic figures who have great influence and they are
Ibn Sina, Ibn Khaldun, Al-Kindi, Al-Khwarizmi, Al-Ghazali, Prof. Dr. H. Mahmud
Yunus, Amin Abdullah etc. The large number of Islamic education figures who have
emerged have had a very significant influence on the development of Islamic
educational institutions and this can be clearly seen from the many innovations that
have emerged and reforms which are of course very beneficial for the world of
education, especially Islamic education in Indonesia. However, of the several figures
mentioned above, all of whom are very important figures in the science of education,
this research only focuses on Islamic educational thought, two of which are Islamic
educational thought according to Mahmud Yunus and Amin Abdullah. Meanwhile,
according to Mahmud Yunus's thoughts, Islamic education is intellectual education,
moral education and community education. The concept of Islamic education from
Mahmud Yunus's perspective is education that seeks to produce people who are
ethical, moral and have noble character, and have knowledge and skills in the field
of general knowledge. Meanwhile, according to Amin Abdullah, integration-
interconnection departs from the conception that Islam develops knowledge that is
universal and does not recognize the dichotomy between qauliyyah/hadhdrah al nash
sciences. In other words, the relationship between existing Islamic education, both in
the realm of hadharat an-nash, hadharat al-ilm, and hadharat al-falsafah, needs to
be seen from the perspective of dialogue or even integration. Therefore, Islamic
education, as emphasized by M. Amin Abdullah, is closely related to the practical-
social dimension, because it always has a social impact and is required to be
responsive to social reality so that it is not limited to the scope of theoretical-
conceptual thinking as understood during This. Amin Abdullah teaches religious
education and general education, namely through an integration-interconnection
approach, with no separation between the two education models. He believes that
science must unite and interact within the scope of scientific dialogue. Islamic
education must be able to connect all learning materials both in the preparation
process, both in the implementation and learning process in the classroom and
outside of learning. The concept of Islamic education, according to Amin Abdullah
and also Mahmud Yunus, is still very relevant to be implemented today and this is
proven by the existence of universities and schools in Indonesia that still apply the
concept of thought.

Keywords: Islamic Thought;, Mahmud Yunus, Amin Abdullah


https://issn.brin.go.id/terbit/detail/20230319261696841
https://doi.org/10.64405/jm.v2i1.81

Vol. 2, No. 1, Februari 2024

PENDAHULUAN

Pada era milenium, dunia pendidikan
dihadapkan pada berbagai masalah pelik
yang apabila tidak segera diatasi secara
tepat tidak mustahil dunia pendidikan
akan ditinggal oleh zaman, kesadaran
akan tampilnya dunia pendidikan dalam
memecahkan dan merespon berbagai
tantangan baru, yang timbul pada setiap
zaman adalah suatu hal yang logis,
bahkan yang
demikian dapat dimengerti, mengingat
dunia Pendidikan merupakan salah satu
pranata yang terlibat langsung dalam
mempersiapkan masa depan umat,
kegagalan dunia pendidikan dalam
menyiapkan masa depan umat manusia
adalah merupakan kegagalan bagi
kelangsungan kehidupan bangsa.

suatu keharusan hal

Pendidikan merupakan hal yang
sangat penting dan esensial bagi manusia.
Lewat pendidikanlah, manusia akan bisa
belajar bagaimana mempertahankan
kehidupannya dalam menghadapi alam
semesta ini. Al Farugqi memaparkan
bahwa pendidikan Islam harus mampu
menghantarkan pemuda Islam
mendapatkan haknya menerima
pengajaran dan didikan di bidang agama,
akhlak, hukum, sejarah, dan kebudayaan
Islam. Pendidikan orang dewasa juga
harus mendapat perhatian dengan
pendirian universitas-universitas yang
bebas dari doktrin dan dikte penguasa
politik. Lembaga pendidikan Islam harus
meluruskan pemahaman
akibat literatur Barat yang selama ini
menjadi rujukan bacaan generasi Muslim
dan telah membajak pola pikir mereka.
Upaya diharapkan  dapat
mencegah propaganda anti Islam yang
selama ini  berkembang di Barat.

kekeliruan

tersebut

(1-20) E-ISSN: 3025-0099

DOI: https://doi.org/10.64405/im.v2il.81

Mahasiswa  Muslim  harus  selalu
mendapat pendidikan tentang kebudayaan
Islam selama empat tahun. Studi yang
demikian akan menghantarkan pada
pemahaman tentang esensi kebudayaan
Islam, logika Islam dan memperkuat
identitas kelslamannya ( Al Faruqi: 56).
Al Faruqi menginsafi kembali bahwa
manusia modern itu adalah manusia yang
sadar terhadap kebudayaannya dan tidak
mudah diinvasi oleh budaya asing. Umat
Islam  juga memperoleh
pemahaman tentang konsep syari’ah yang
tidak membingungkan dan tidak memicu
perpecahan di tubuh umat itu sendiri. Al
Farugi kemudian turut menyatakan
bahwa para akademikus Muslim juga
harus menguasai semua disiplin ilmu

modern, dan memahami disiplin-disiplin

harus

ilmu tersebut dengan sempurna. Langkah
berikutnya adalah mengintegrasikan ilmu
baru tersebut ke dalam keutuhan ilmu
kitab turats dengan melakukan eliminasi,

perubahan, penafsiran kembali  dan
penyesuaian  terhadap komponen-
komponennya.

Selanjutnya, Al  Faruqi juga

membangkitkan kembali ijtihad sebagai
metode untuk mengembangkan
dengan memperluas  kriteria  dan
kualifikasi mujtahid. Al Faruqi juga
mendorong penguatan fafsir bil matsur
dan tafsir bir ra’yi. Al Faruqi juga sangat
menentang pembenturan antara wahyu
dengan akal; pemisahan pemikiran dari
aksi pergerakan; mempertarungkan antara
adat tradisi dengan ritual agama (Al
Farugqi: 56).

Kemudian, tentunya merupakan hal

ilmu

yang wajar jika Dokrin Islam selalu
menjadi bagian penting dan tinggi
kedudukannya terhadap Pendidikan


https://issn.brin.go.id/terbit/detail/20230319261696841
https://doi.org/10.64405/jm.v2i1.81

Vol. 2, No. 1, Februari 2024

dalam rangka mengatasi permasalahan-
permasalahan yang sering muncul di
kehidupan khususnya didunia
pendidikan. Karena pendidikan islam itu
sendiri adalah sebagai pedoman dalam
membentuk prilaku dan kepribadian
menjadi  lebih  baik, meningkatkan
produktifitas  seseorang dan  juga
menentukan prestasi seseorang. Salah
satu realitas dari teori tersebut adalah
lahirnya para pemikir-pemikir pendidikan
yang telah banyak menghasilkan karya-
karya sebagai hasil dari proses
Pendidikan itu sendiri. Dari sekian
banyaknya pemikir pendidikan yang telah
menghasilkan karya -karya tersebut,
penulis hanya memfokuskan pada
pembahasan tentang bagaimana
pemikiran pendidikan Islam menurut
perspektif Mahmud Yunus dan Amin
Abdullah sebagai tokoh pembentukan
pendidikan Islam. Mahmud Yunus
merupakan tokoh pendidikan Islam yang
gigih dalam memperjuangkan masuknya
pendidikan agama ke sekolah umum dan
ikut berusaha memperjuangkan
berdirinya Perguruan Tinggi Agama
Islam Negeri (PTAIN). Perkembangan
pemikiran Mahmud Yunus dalam
pembaharuan  pendidikan Islam di
Indonesia merupakan kajian menarik
untuk diteliti dan dijelaskan dalam
lanskap paradigma pemikiran tokoh
kotemporer di Indonesia untuk dikaji,
tentang bagaimana gerakan pembaharuan
pemikiran ~ Mahmud
bagaimana relevansinya dengan
pendidikan modern. Begitu pula dengan
kajian pemikiran tokoh Amin Abdullah
yang sangat menarik untuk diketahui.

Yunus dan

(1-20) E-ISSN: 3025-0099

DOI: https://doi.org/10.64405/im.v2il.81

METODOLOGI

Desain penelitian yang digunakan
adalah desain penelitian kualitatif.
Penelitian kualitatif itu berakar pada latar

alamiah sebagai kebutuhan
mengandalkan manusia sebagai alat
penelitian, memanfaatkan ~ metode

kualitatif, mengadakan analisis data
secara induktif, mengarahkan sasaran
penelitiannya pada usaha menemukan
teori dari dasar, bersifat deskriptif, lebih
mementingkan proses daripada hasil,
membatasi studi dengan fokus, memiliki
seperangkat kriteria untuk memeriksa
keabsahan data, rancangan penelitiannya
disepakati oleh kedua belah pihak:
peneliti dan subjek penelitian. Metode
kualitatif adalah metode penelitian yang
digunakan untuk meneliti pada kondisi
dan obyek yang alamiah, dimana peneliti
adalah sebagai instrumen kunci, teknik
pengumpulan data dilakukan
gabungan analisis yang bersifat induktif,
dan hasil penelitian kualitatif lebih
menekankan pada generalisasi. Metode
penelitian  yang  digunakan  pada
penelitian ini adalah Content Analytic
(analisis isi), yaitu dengan menganalisis
uraian-uraian serta pendapat dari buku
yang ditulis Mahmud Yunus dan Amin
Abdullah maupun yang berisi
pembahasan pemikiran yang ditulis oleh
mereka maupun orang lain.

secara

HASIL DAN PEMBAHASAN
Biografi, Karya-karya dan pemikiran
Prof. Dr. H. Mahmud Yunus

Mahmud Yunus adalah seorang
tokoh Islam yang phenomenal yang
dikenal oleh muslim yang
berkecimpung bidang
pendidikan. Beliau sangat terkenal di

semua
dalam


https://issn.brin.go.id/terbit/detail/20230319261696841
https://doi.org/10.64405/jm.v2i1.81

Vol. 2, No. 1, Februari 2024

seluruh Indonesia dan negara tetangga
seperti Malaysia. Beliau adalah sosok
guru, dosen, pendidik dan juga seorang
pejabat. Ia juga dikenal sebagai seorang
penulis yang sangat produktif yang mana
ia banyak menulis karya -karya buku
tentang Keislaman dan juga pendidikan.
Selain itu, ia juga sosok ulama dan
sebagai seorang pemikir
kecendekiawannya bertolak dari Ilmu-

yang mana

ilmu Keagamaan.

Adapun semua profesi yang beliau
tekuni, beliau jalankan dengan sangat
baik dan selalu meninggalkan kesan dan
pesan yang tentunya tak dapat dilupakan
pada masanya dan masa yang akan
datang.

Awal mulanya, karir yang ia tekuni
adalah sebagai guru madrasah di
kampung halamannya, hingga sampai
akhirnya beliau menjadi dosen kemudian
diangkat menjadi Rektor IAIN Imam
Bonjol Padang. Mahmud Yunus adalah
salah seorang pemikir produktif. Karya-
karyanya tersebar bukan hanya di bumi
nusantara ini bahkan sampai luar negeri.
Adapun Karya- karya tersebut meliputi
berbagai disiplin ilmu yakni bidang Figh,
Tafsir, Akhlak, [lmu Jiwa, Sejarah Islam
dan bidang Pendidikan. Mahmud Yunus
juga merupakan sosok tokoh pemikir
diantara tokoh lainnya di lingkungan
Departemen  Agama  yang  selalu
memikirkan dan memperjuangkan dan
juga turut andil dalam mengelola
pelaksanaan pendidikan agama baik di
madarsah, sekolah maupun perguruan
tinggi Islam. Adapun tingkat kesarjanaan
terakhirnya, ia peroleh dari Al-azhar
University dan diploma guru di Daar Al-
ulum Al-ulya ( Al Faruqi: 56).

Mahmud Yunus berasal dari keluarga

(1-20) E-ISSN: 3025-0099

DOI: https://doi.org/10.64405/im.v2il.81

yang sederhana dimana ayahnya adalah
seorng petani. Ia lahir pada hari Sabtu
10 Februari 1899 bertepatan dengan 30
Ramadhan 1361 H Didesa Sungayang
Batu Sangkar Sumatera Barat dan tutup
usia pada 16 Januari 1982. Ia adalah anak
dari ayahnya yang bernama Yunus bin
Icek Ari Suku Mandiling dan ibunya
yang bernama Hafsah binti M. Tahir
yang lahir dari Suku Chaniago. Ayah
dari mahmud Yunus adalah pengajar
pada surau yang dikelolanya sendiri dan
juga merupakan tokoh agama yang
cukup terkemuka saat itu. Sehingga,
Mahmud  Yunus tumbuh dan
berkembang dalam lingkungan ibu dari
keluarga pemimpin agama dan bukan dari
kalangan sekuler. Pada wusia 7 tahun
(1906) Mahmud Yunus sudah mulai
belajar Alqur’an di surau kakeknya yakni
Tengku Gadang Taher bin Ali.

Pembelajaran dilakukannya setiap
pagi dan malam. Disurau tersebut lah, ia
tahu bagaimana cara solat, puasa, dan
membaca Alqur’an  dengan  benar.
Lingkungan yang agamis, pendidikan
dasar Islam yang baik hasil didikan
keluarganya adalah sebagai bekal dan
modal dasar perjalanan karir dan
pengabdiannya. Ditambah lagi, sejak
kecil ia adalah sosok anak yang terkenal
cerdas dan selalu menonjol bila
dibandingkan dengan teman- temanya.
Tingkat  kecerdasan  yang  tinggi
memudahkan ia dalam memahami apa
yang disampaikan oleh gurunya. Sebagai
contoh, pada masa kecil dalam wktu yang
singkat ia bisa menceritakan kembali
dengan sempurna sama seperti yang telah
diceritakan oleh gurunya.


https://issn.brin.go.id/terbit/detail/20230319261696841
https://doi.org/10.64405/jm.v2i1.81

Vol. 2, No. 1, Februari 2024

Karya-karya Mahmud Yunus

Adapun karya-karya Mahmud Yunus
adalah bentuk penjabaran dari pemikiran
dan pemahaman beliau tentang berbagai
aspek ajaran Islam yang isinya itu adalah
seputar  permasalahan yang selalu
berkaitan = dengan  ajaran  tauhid,
kedudukan manusia, kerasulan, akal dan
wahyu, kehidupan  akhirat  dan
pembalasan, tugas manusia sebagai
makhluk hidup serta ilmu pengetahuan.
Sehingga, pemikiran Mahmud Yunus
adalah pemahaman yang berlandaskan Al
quran dan Sunnah serta bagaimana cara
memasyarakatkannya di kehidupan shari
hari. Karya yang telah beliau hasilkan
adalah sebanyak 76 buah. Adapun 49
buah ditulis dalam bahasa Indonesia dan
26 karya lainnya dalam Bahasa Arab dan
dalam berbagai bidang Ilmu Agama,
terutama Pendidikan Islam disamping
bidang- bidang lainnya. Diantaranya
karya-karya beliau yang tampak nyata
adalah sebagai berikut: (Mahmud Yunus,
1970: 11)
1. Sejarah pendidikan Islam
2. Metode khusus pendidikan agama
3. Pokok-pokok pendidikan

pengajaran

Riwayat hidup Prof. Dr.Mahmud

dan

4

5. Yunus, Juz Amma dan terjemahannya

6. Pelajaran huruf Alqur’an 2 jilid

7. Marilah sembahyang 4 jilid

8. Keimanan dan akhlak 4 jilid

9. Puasa dan zakat

10. Haji ke Makkah

11. Beberapa kisah nabi dan khalifah-
khalifahnya

12. Beriman dan berbudi pekerti

13. Lagu-lagu baru pendidikan agama
/akhlak

14. Pemimpin agama jilid 3

DOI:

15.
16.
17.
18.
19.
20.
21.
22.
23.
24.
25.

26.
27.

28.

29.

30.
31.
32.
33.
34.
35.
36.
37.
38.
39.
40.
41.
42.
43.
44.

45.
46.
47.
48.
49.
50.

(1-20) E-ISSN: 3025-0099

* https://doi.org/10.64405/im.v2il.81

Pelajaran bahasa Arab 4 jilid
Hukum warisan dalam Islam
[Imu perbandingan agama

Kamus Alqur’an 2 jilid

Kamus Alqur’an 30 juz

Doa-doa Rasulullah SAW
Akhlak bahasa Indonesia

Moral pembangunan dalam Islam
Marilah ke Alqur’an

Pedoman dakwah Islamiyah
Contoh
tsuluts/nasakh/riq’ah

Metodik kusus bahasa Arab
Pendidikan  dalam  negara-negara
Islam dan intisari pendidikan barat
Hukum perkawinan dalam Islam
meurut 4 mazhab

Pelajaran sembahyang untuk orang
dewasa/pelajar/mahasiswa

tulisan bahasa Arab

Soal jawab hukum Islam

Tafsir ayat akhlak

Sejarah Islam di Minangkabau
Tafsir Alqur’an Al-karim 30 juz
Kamus Arab Indonesia

Al-Adyan

Tafsir Al-Fatihah

[Imu Mustolah Hadis

Riwayat 25 Rasul

Kesimpulan isi Alqur’an
Pengetahuan umum ilmu mendidik
Dasar-dasar negara Islam

Manasik haji untuk orang dewasa
[lmu jiwa kanak-kanak
Pengembangan pendidikan Islam di
Indonesia. Kemudian yang
berbahasa arab diantaranya:
Ta’lim huruf Alqur’an 2 jilid

Alif ba ta dan juz amma

Juz amma dan terjemahannya
Durus al lughah al arabiyah 4 jilid
Almuhatsah al arabiyah 2 jilid

Al mukhtar lil almuthala’ah wa


https://issn.brin.go.id/terbit/detail/20230319261696841
https://doi.org/10.64405/jm.v2i1.81

Vol. 2, No. 1, Februari 2024

mahfudzt 2 jil Durus al tauhid

51. Mabadi al figh al wadhih

52. Al figh al wadhih 3 jilid

53. Al figh al wdhih al tsani

54. Al mazahib al arba’ah

55. Muzakirah ushul al figh al islami

56. Ilmu musthalah al hadis

57. Al madsil fi tafsir alqur’an

58. Tafsir alfatihah

59. Muhadharah

60. Israiliyah fi tafsir wa al hadis

61. Tafsir ayat akhlak

62. Kamus alqur’an 3 jilid

63. Kamus arab indonesia

64. Al bakhs al tauhid mabda’

65. Al syuhur al arabiyah fi al bilad al
islamiyah

66. Tarikh Islam

67. Khulashah tarikh hayat al ustadz
mahmud yunus

68. Aladyan

69. Al tarbiyah w ata’lim 3 jilid

70. Ilmu al nafs.

Konsep Dasar Pendidikan Islam

Mahmud Yunus menyatakan bahwa
pendidikan yang dilakukan masyarakat
Islam itu adalah yang ada kaitannya
dengan pelajaran agama Islam mulai
dari pendidikan dasar sampai dengan
jenjang perguruan tinggi agama Islam.
Melalui  pendidikan  Islam, setiap
individu dibimbing bukan hanya secara
jasmani tetapi juga rohani menjadi lebih
baik kearah kedewasan yang
berpedomankan pada nilai-nilai Islam,
yang pelaksanaanya itu menggunakan
pendekatan psikologis.

Dengan demikian, dapat dipahami
bahwa pendidikan Islam adalah sebuah
proses yang dapat mengubah tingkah laku
individu/seseorang baik dalam kehidupan

(1-20) E-ISSN: 3025-0099

DOI: https://doi.org/10.64405/im.v2il.81

pribadinya, kehidupan
kemasyarakatannya dalam hubungannya
kepada sesama dan dalam kehidupannya
pada alam sekitarnya melalui proses
pendidikan. Sehingga, proses pendidikan
merupakan sebuah rangkaian usaha dalam
rangka membimbing dan mengarahkan
potensi hidup manusia yang berupa
kemampuan dasar dan kemampuan
belajar sehingga terjadinya perubahan
perubahan dalam kehidupan pribadinya
baik sebagai makhluk individual dan
sosial serta dalam hubungannya dengan
alam sekitar dimana ia hidup dan proses
tersebut senantiasa berada dalam nilai
nilai Islam. Adapun konsep pendidikan
Islam menurut Mahmud Yunus adalah:

1. Tujuan Pendidikan Islam

Sesuai dengan  tujuan  pokok
pendidikan Islam, Mahmud Yunus
mengekplorasi bahwa pendidikan Islam
bertujuan untuk mencerdaskan sesorang
dan dalam rangka agar seseorang
memiliki kecakapan dalam mngerjakan
suatu pekerjaan. Beliau menegaskan
bahwa ibadah itu adalah salah satu
perintah Islam dan merupakan pekerjaan
duniawi yang tujuannya adalah dalam
rangka mengabdi dan melakukan
pengabdian kepada Allah Swt. Sehingga,
dapat dipahami bahwa kekuatan yang
berupa pengabdian kepada Allah adalah
salah satu kategori dari tujuan pendidikan
Islam.

Dalam hal ini, Mahmud Yunus fokus
pada tujuannya yakni menyiapkan anak-
anak sedini mungkin agar di waktu
remaja dan dewasa nantinya mereka akan
mampu dan cakap dalam melakukan
pekerjaan didunia dan melakukan amalan
akhirat dengan tujuan agar terciptanya


https://issn.brin.go.id/terbit/detail/20230319261696841
https://doi.org/10.64405/jm.v2i1.81

Vol. 2, No. 1, Februari 2024

kebahagian didunia dan di akherat. Anak-
anak diajarkan tentang keimanan, Akhlak
Ibadah dan Isi Alqur’an. Selain itu
mereka juga dididik agar bisa
mengerjakan dan melakukan salah satu
dari macam — macam profesi seperti
bertani, berdagang, bertukang, menjadi
guru, dll. Semua itu dilakukan sesuai
dengan ketertarikan/bakat seta
pembawaan dari masing-masing peserta
didik.

Berdasarkan uraian diatas dapat di
simpulkan bahwa tujuan dari pendidikan
Islam adalah dalam rangka memelihara
dan mengembangkan fitrah lahir dari
peserta didik agar lebih taat dan lebih
patuh kepada Allah, memiliki
kepribadian muslim, membekali peserta
didik dengan berbagai ilmu pengetahuan
agar bisa menjalankan kehidupan dengan
tenang hingga mencapai kehidupan yang
aman, tentram, damai, menjadi anggota
masyarakat yang baik, bahagia secara
lahir dan batin baik didunia dan di akhirat.

2. Kurikulum

Dalam  pembentukan
Mahmud Yunus memadukan
pengetahuan agama dan
pengetahuan umum (integrated) dengan
harapan  setiap lembaga
pendidikan Islam yang selain memiliki
pengetahuan juga  memiliki
wawasan dan kepribadian Islam yang
kuat.

kurikulum
ilmu
ilmu

lulusan

umum

3. Metode Pendidikan Islam

Dalam praktiknya, Mahmud Yunus
selalu  menggunakan berbagai metode
dalam melakukan pembelajaran terhadap
peserta didiknya. Adapun metode yang
diterapkannya  disesuaikan  dengan

(1-20) E-ISSN: 3025-0099

DOI: https://doi.org/10.64405/im.v2il.81

siatuasi dan kondisi pendidikan dan
pembelajaran. Metode yang sering
diterapkan Mahmud Yunus khususnya
dalam pengajaran bahasa Arab salah
satunya adalah metode langsung. Metode
tersebut secara langsung mewajibkan
murid untuk melakukan
conversation/percakapan dalam bahasa
Arab (Yunus, 1990: 85). Metode tersebut
termasuk ciri khas khusus pengajaran
Bahasa Arab yang ada ketika itu.

Mahmud Yunus juga menerapkan
metode langsung pada pendidikan yang
ditanganinya  setelah  ia  berhasil
membandingkannya dengan metode
pendidikan yang diterapkan di sekolah
pemerintah. Mahmud Yunus berpikir
bahwa jika sekolah swasta saja bisa
mnjadikan bahasanya sebagau pengantar.
Maka tidaklah salah jika dalam madrasah
Bahasa Arab pun bisa dijadikan sebagai
bahasa pengantar dalam mempelajari
ilmu pengetahuan agama dan ilmu-ilmu
lain (Yunus, 1982:46).

Mahmud Yunus juga mengatakan
bahwa yang terpenting metode mengajar
adalah metode itu sendiri lebih penting
dari materi pengajaran. Oleh sebab itu
seorang guru harus mengunakan metode
yang efisien dan efektif sehingga tidak
melelahkan dan membosankan bagi
peserta didik serta mesti kreative dengan
membuat beragam metode dalam
(Yunus, 1990: 85).
Banyak guru yang menguasai materi
namun dalam hal menyampaikan materi
mereka mengalami kesulitan. Untuk itu
serorang guru harus pandai memilih dan
memilah serta menguasai metode yang

penggunaannya

digunakannya dan mampu mendorong
siswanya berpikir bukan hanya sekedar
hafalan. Oleh karena itu Mahmud sangat


https://issn.brin.go.id/terbit/detail/20230319261696841
https://doi.org/10.64405/jm.v2i1.81

Vol. 2, No. 1, Februari 2024

memperhatikan metode mengajar dan
banyak menerapkan metode modern yang
dianggap relevan jika diaplikasikan pada
zaman sekarang ini.

Mahmud Yunus sangat
memperhatikan aspek psikologis murid
sesuai dengan kaidah mengajar modern,
supaya dapat dipahami dan diingat secara
kritis oleh peserta didik. Selain itu ia juga
selalu  menekankan akan pentingnya
penanaman moral dalam proses belajar
dan mengajar. Tampak sekali bahwa
konsep yang disosialisaikan itu benar-
benar menyeluruh, mencakup aspek
dalam kegiatan belajar mengajar Mahmud
Yunus lebih menekankan pada kognitif,
psikomotorik dan afektif.

Pada aspek kognitif, dalam kegiatan
belajar mengajar Mahmud Yunus lebih
menekankan pada pendalaman materi
agar bisa membawa murid untuk berpikir
secara kritis, sehingga murid nantinya
dapat mengunakan rasionya semaksimal
mungkin. Pada aspek psikomotorik,
pengembangan dan kecakapan murid
sehingga seorang murid selain cerdas,
murid tersebut hendaknya juga dapat
mengaplikasikan ilmu pengetahuan yang
diperolehnya tersebut di kehidupannya di
masyarakat. Sedangkan pada aspek
afektif, Mahmud Yunus dalam kegiatan
pembelajran lebih menekankan
bagaimana agar guru
menanamkan moral kepada murid. Hal
ini  tentunya harus dimulai dari
kepribadian guru sebagai teladan bagi
peserta didik. Oleh karena itu, Mahmud
Yunus menegaskan lagi bahwa seorang
guru dalam membuat persiapan mengajar
harus memperhatikan  kaidah dan
memasukkan aspek -aspek yang mana
ketiga aspek itu adalah aspek kognitif,

mampu

(1-20) E-ISSN: 3025-0099

DOI: https://doi.org/10.64405/im.v2il.81

psikomotorik dan afektif.

Oleh karena itu, kedudukan aspek
metode pendidikan  ditengah-tengah
aspek pendidikan yang lainnya amatlah
penting, karena aspek pendidikan itu
secara keseluruhan tidak akan baik dan
sempurna jika aspek metodenya tidak
baik dan sempurna. (Yunus, 1990: 85).

4. Guru

Menurut Mahmud Yunus seorang
guru harus bisa berada di tengahtengah
murid, sehingga terjalin komunikasi
antara guru dengan murid ynag dapat
diaplikasikan dengan penuh kasih
sayang, selain itu Mahmud Yunus juga
menghimbau agar seorang guru bisa
memahami psikologi anak didik.

5. Kelembagaan

Dalam bidang kelembagaan Mahmud
Yunus sudah membentuk pengajaran yang
dilaksanakan di dalam kelas-kelas yang
disusun sesuai sistem sekolah

Pemikiran Mahmud Yunus Tentang
Pendidikan Islam

Mahmud Yunus, dalam
pemikirannya menyatakan ~ bahwa
Pendidikan Islam itu dibagi menjadi
yakni  tentang  Pendidikan  akal,
Pendidikan akhlak dan juga Pendidikan
masyarakat.
1. Pendidikan Akal

Allah  Swt membekali
dengan berbagai perlengkapan yang
sangat berharga diantaranya adalah akal
berupa kehendak dan kemampuan untuk
bicara. Dengan menggunakan akal,

manusia

manusia dpat membedakan mana yang
benar dan mana yang salah, baik dan
buruk, kenyataan maupun khayalan.


https://issn.brin.go.id/terbit/detail/20230319261696841
https://doi.org/10.64405/jm.v2i1.81

Vol. 2, No. 1, Februari 2024

Melalui akal, manusia akan senantiasa
sadar dan dapat memilih jalan yang akan
dilaluinya karena pada dasarnya manusia
memiliki  kehendak  bebas  dalam
melalukan hal apapun yakni dengan
memilah milah mana yang baik dan buruk
bagi dirinya sendiri.

Sejatinya, manusia itu bebas dalam
menetapkan dan menentukan apa yang
menjadi pilihannya sehingga nantinya ia
sendiri dapat dimintai pertanggung
jawaban atas segala perbuatannya dalam
memilih Tanpa  adanya
kebebasan dan tanggungjawab maka
kehidupan manusia akan menjadi tiada
berarti. Speaking ability adalah bentuk
manifestasi atas keunggulan yang ada
pada manusia bila dibandingkan dengan
makhluk-makhluk Allah lainnya. Dengan
kemampuan berbicara, seseorang bisa
atau mampu menyatakan dirinya dan
dapat melakukan
menghubungkan diri dengan Tuhannya
(Allah  SWT). Dengan demikian,
pemberian tuhan dalam bentuk akal dan

sesuatu.

komunikasi  atau

kehendak serta kemampuan bicara
merupakan kepunyaan manusia yang
sangatlah berharga.

Manusia itu sendiri telah diberikan
petunjuk oleh Allah Swt dalam bentuk
akal dengan tujuan agar  bisa
mempergunakannya sebagai alat untuk
berpikir. Adapun potensi tersebut akan
membuat untuk  lebih
meningkatkan dirinya melebihi makhluk-
makhluk  ciptaan  Allah  lainnya.
Ditambah lagi bahwa manusia dengan
menggunakan akalnya dengan sebaik-
baiknya maka ia akan mampu menguasai

manusia

ilmu  pengetahuan dan teknologi,
mengubah serta merekayasa

lingkungannya menuju situasi kehidupan

(1-20) E-ISSN: 3025-0099

DOI: https://doi.org/10.64405/im.v2il.81

10

yang telah lebih baik aman, nyaman dan
tentram.

Dalam pandangan Mahmud Yunus,
adapun tujuan dari pendidikan akal adalah
agar manusia mendapatkan ilmu- ilmu
pengetahuan dengan mencerdaskan akal
pikiran serta cakap dalam mnggunakan
ilmu yang diketahuinya. Dalam konsep
ini, manusia mesti mengatahui ilmu
dengan sesungguhnya. Bukan hanya
mengerti tetapi  juga paham
sehingga nantinya akan tertanam di jiwa
wujud dan maksudnya serta yang paling
terpenting dapat diaplikasikan  dan
digunakan dalam kehidupan
bermasyarakat (Yunus, 1990: 85).

Pada zaman pertengahan, beberapa
para pakar pendidikan mendeskripsikan
bahwa pendidikan akal itu sangatla

mesti

penting. Dengan demikian, maka sangat
perlu diajarkan kepada peserta didik
yakni bahasa Yunani dan Latin khususnya
pada sekolah menengah dan gramatika
bahasa yang diajarkan di sekolah-sekolah
rendah dengan agar dapat
membantu pendidikan akal anak-anak
agar lebih cerdas, memiki otak yang tajam
mampu berpikir kritis dan waras dalam
berpikir. Apabila akal anak-anak telah
tertanam dan terdidik dan tingkat
ketajaman otaknya tinggi maka anak-anak
nantinya akan mudah dapat pelaksanaan
pekerjaan yang besar maupun yang sulit

tujuan

sekalipun. Mereka berpendapat bahawa
orang yang biasa berpikir dalam Ilmu
Berhitung, Aljabar, hal itu [lmu Ukur atau
Bahasa Asing juga mampu dalam
memikirkan soal-soal lain walaupun
terasa sulit (Yunus, 1990: 85).

Namun, pendapat telah
ditentang oleh beberapa para ahli
pendidikan dizaman modern. Fakta dan

diatas


https://issn.brin.go.id/terbit/detail/20230319261696841
https://doi.org/10.64405/jm.v2i1.81

Vol. 2, No. 1, Februari 2024

realita menunjukkan bahwa banyak sekali
orang pintar dalam matematika/berhitung
tapi ia gagal menghadapi perhitungan
dalam kehidupannya. Ada yang sangat
ahli dalam memainkan catur tapi juga
tidak mampu dalam  menghadapi
percaturan hidup di masyarakat. Maka,
mata pelajaran harus dipilih yaitu mata
pelajaran yang hidup yang berhubungan
dengan kehidupan dalam masyarakat,
artinya pendidikan akal itu sangat penting
dalam kehidupan bermasyarakat agar
memudahkan manusia dalam

menjalankan kehidupan yang lebih baik.

2. Pendidikan Akhlak

Akhlak adalah salah satu hal pokok
yang dimiliki oleh manusia dan biasanya
masyarakat akan mudah  menilai
seseorang melalui akhlaknya. Pada saat
sekarang ini, maraknya terjadi krisis
akhlak yang awalnya hanya menempa
sebagian kecil manusia saja, tapi sekarang
krisis akhlak telah menjalar kepada
masyarakat luas, yang juga termasuk
didalamnya kalangan pelajar. Contoh dari
maraknya krisis akhlak ini dapat dilihat
dari sikap seseorang yang suka merempas
hak orang lain, tidak menghargai orang
lain, tidak menghiormati orang lain, dll.
Adapun krisis akhlak yang tejadi
dikalangan pelajar pada zaman millennial
yang berhubungan dengan prilaku seperti
pelajar yang sulit dikendalikan, nakal,
tawuran, keras kepala, narkoba, dll.

Krisis akhlak yang menjadi pangkal
penyebab  timbulnya krisis dalam
berbagai kehidupan bangsa Indonesia saat
ini belum ada tanda-tanda untuk berakhir.
Keadaan seperti juga telah dihadapi oleh
rasaulullah SAW pada zamannya bahkan
zaman sesudah beliau wafat sampai

(1-20) E-ISSN: 3025-0099

DOI: https://doi.org/10.64405/im.v2il.81

11

sekarang di zaman modern. Itulah
sebabnya fokus perhatian dakwah
Baginda Rasulullah adalah pada upaya
menyempurnakan akhlak. Seperti dalam
salah satu haditsnya beliau mengatakan,
Innama bu'itstu li utammima makarimal
akhlag (Aku diutus (Tuhan) ke muka

bumi ini  semata- ~mata  untuk
menyempurnakan aklak.)
Menghadapi  fenomena tersebut,

tuduhan pun seringkali diarahkan kepada
dunia pendidikan sebagai penyebab
terjadinya  krisis  akhlak khususnya
pada peserta didik. Dunia pendidikan
benar- benar tercoreng wajahnya dan
tampak seperti tiada berdaya dalam
mengatasi  krisis  tersebut. Hal
seharusnya bisa dimengerti, karena
pendidikan berada pada barisan terdepan

ini

dalam rangka menyiapkan sumber daya
manusia yang berkualitas, dan secara
moral memang harus berbuat demikian.
Al-Ghazali (W. 1111 M) sendiri
memandang bahwa tujuan pendidikan
adalah dalam rangka mengembangkan
budi pekerti yang termasuk didalamnya
penanaman kualitas moral dan etika
seperti kepatuhan,
kesederhanaan, dan membenci terhadap
perbuatan buruk seperti pola hidup
berfoya-foya dan kemungkaran lainnnya.

Adapun akhlak menurut pengertian
Islam adalah buah atau hasil dari
implementasi iman dan ibadah. Iman dan
ibadah manusia menjadi tidak akan
sempurna jika seseorng tidak bisa
mencapai tingkat kemulyaannya.
Seseorang yang menjalankan ibadahnya
dengan  baik, artinya
habluminallah

kemanusiaan,

menjaga
dan menjaga
hablumninanasnya dengan baik maka

secara otomatis outputnya juga akan baik


https://issn.brin.go.id/terbit/detail/20230319261696841
https://doi.org/10.64405/jm.v2i1.81

Vol. 2, No. 1, Februari 2024

karena ibadah yang sempurna dan baik
tersebut akan membentuk akhlak manusia
menjadi baik, terpuji dan mulia menuju
kemulyaan manusia itu sendiri. Seperti
sering kita dengar perkataan tentang
perhiasan yang paling mulia bagi manusia
sesudah iman, taat dan bertakwa kepada
Allah adalah akhlak yang mulia. Oleh
karena itu, Mahmud Yunus dalam tulisan
serta karyanya memaparkan tentang
pentingnya pendidikan akhlak.

Mengingat pentingnya pendidikan
akhlak dalam kehidupan manusia maka
perlu  adanya  metodologi  dalam
pengajaran akhlak. Mahmud Yunus
dalam bukunya menawarkan beberapa
metodologi terkait pendidikan akhlak
yang salah diantarnya adalah menghiasi
diri, bahwa agar suatu tempat siap untuk
dihiasi atau diisi harus
dikosongkan dari sesuatu yang menjadi
kebalikannya. Jika hati telah dipenuhi
dengan kebatilan seperti kebencian maka
didalamya tidak akan ada lagi tempat
keyakinan dan kecintaan yang benar

maka 1ia

terhadapnya.

Adapun metode pendidikan yang
Mahmud Yunus lakukan adalah dengan
melakukan aktifitas dalam berbuat
kebaikan. Seorang anak yang sudah
terbiasa dalam melakukan kebaikan-
kebaikan atau selalu berbuat baik, maka
selanjutnya apa yang anak lakukan akan
menjadi kebiasaan- kebiasaan baik dan
akan mnjadi perbuatan yang dicintainya
dan otomatis ia cenderung untuk selalu
mengamalkannya secara terus menerus
dan memperbanyak jumlahnya kelak
setelah dewasa. la akan senantiasa
melatih diri dalam menjaga akhlaknya
dengan manjaga perbuatan, perkataan,
pikiran dan sifat yang baik. Banyak

(1-20) E-ISSN: 3025-0099

DOI: https://doi.org/10.64405/im.v2il.81

12

ilustrasi contoh yang dapat dilakukan
seseorang dalam mengaktifkan anak untuk
melakukan perbuatan baik. Misalnya jika
seseorang ingin memberikan sedekah
kepada orang lain seharusnya ia
memberikan  sedekah itu  melalui
perantaraan anak. Anaklah yang akan
memberikannya kepada orang lain maka
si anak akan merasakan manisnya
bersedekah. Demikian pula contoh
perbuatan baik lainnya seperti
berjamaah dan mengucapkan salam, bila
anak diaktifkan dengan perbuatan itu
maka ia akan menghiasi dirinya sampai
dewasa. Karena nilai- nilai tersebut sudah
tertanam pada anak sejak kecil. Dengan
kata lain, Mahmud Yunus mengatakan
bahwa metode pendidkan akhlak dapat
pula dilakukan melalui pelatihan dan

solat

pembiasaan. Dalam Islam, latihan dan
pembiasaan merupakan salah satu metode
pendidikan akhlak, ia mengubah seluruh
sifat baik menjadi kebiasan tanpa
kehilangan banyak tenaga dan tanpa
menemukan banyak kesulitan (Yunus,
1990: 90).

Contoh lainnya menurut Mahmud
Yunus adalah bahwa orang tua dianjurkan
untuk melatih anaknya agar mampu
bangun di akhir malam, karena waktu itu
merupakan penerimaan
permohonan, pembagian pahala dan
diterimanya doa para hamba. Orang tua

waktu

juga mesti menjauhkan anaknya dari sifat
suka mengambil hak atau milik orang lain
agar kelak itu tidak akan menjadi
tabiatnya sehingga anak tidak tumbuh
dengan cara gemar mengambil tapi
dengan jalan suka memberi dan berbagi.
Karena itu semua perbuatan akhlak
seseorang yang terbiasa pada masa kecil

akan menjadi karakternya setelah ia


https://issn.brin.go.id/terbit/detail/20230319261696841
https://doi.org/10.64405/jm.v2i1.81

Vol. 2, No. 1, Februari 2024

dewasa. (Yunus, 1890: 126)
Kemudian metode pendidikan akhlak

yang selanjutnya menurut Mahmud
Yunus adalah pemberian gambaran
akhlak yang tercela, beliau sangat

mencela akhlak yang hina yang akan
memberikan gambaran buruk tentang
dampak yang akan dialami oleh orang
yang memiliki sifat dan akhlak tersebut.
Selanjutnya, pendidikan akhlak dapat
juga dilakukan melalui keteladanan.
Mahmud Yunus memandang bahwa
dengan keteladanan maka sesorang akan
mampu memperbaiki dan mendamaikan
konflik yang terjadi di antara dirinya
dengan orang lain. Orang lain akan
mencintai dan menghormati seseorang
jika seseorang itu memiliki akhlak yang
mulia. Adapun keteladanan tersebut
dibagi menjadi dua yakni keteladanan

kepada Allah dan keteladanan kepada

manusia. Keteladanan kepada Allah
adalah  bahwa  sesecorang  harus
mengetahui  bahwa  setiap  sesuatu

keburukan yang muncul dari dalam diri
menuntut untuk dimaafkan dan setiap
kebaikan yang datang dari Allah
mengharuskan untuk
Keteladan  kepada
mengamalkan perbuatan ma’ruf baik
dalam ucapan maupun perbuatan,
menahan diri dari menyakiti orang lain
baik dengan ucapan maupun perbuatan.

disyukuri.

manusia  yaitu

Pendidikan dengan keteladanan ini
menurut Mahmud Yunus terbagi menjadi
dua bagian: pertama, pengaruh langsung
yang tidak disengaja yaitu keteladanan
yang  bergantung  pada  kualitas
kesungguhan yang dicontohkan seperti
keilmuan kepemimpinan dan keikhlasan.
Kedua, pengaruh yang disengaja,
contohnya guru membaca dengan baik

(1-20) E-ISSN: 3025-0099

DOI: https://doi.org/10.64405/im.v2il.81

13

agar murid menirunya (Yunus, 1990: 93).

Menurut Mahmud Yunus kesadaran
pada anak-anak untuk menilai sifat yang
baik selain disertai contoh dari orangtua
dan guru dapat pula ditumbuhkan melalui
cerita dan riwayat yan terkandung dalam
Alqur’an Hadis, pahlawan orang soleh
serta akan lebih baik lagi bila disertai
dengan drama, film, sandiwara, dll
(Yunus, 1990: 85). Semakin banyak si
anak membaca buku — buku cerita riwayat
yang isinya tentang kebaikan, semakin
mengerti dan memahami maka semakin
mudah bagi anak untuk mengamalkannya
dikehidupan.

Berdasarkan pemaparan diatas dapat
disimpulkan bahwa sebaiknya akhlak
yang baik sudah diajarkan kepada anak
benar-benar diaplikasikan dan diamalkan
di rumah, di sekolah, dan diluar sekolah
pada waktu mereka bermain, berjalan dan
tercermin dalam kehidupan masyarakat.

3. Pendidikan Masyarakat

Masyarakat merupakan sekelompok
manusia yang antara satu dengan lainnya
saling terkait dan terikat oleh sistem nilai
adat istiadat ritus-ritus dan hukum-
hukum serta hidup secara bersama-sama
(Musthahari, 1986: 15).  Konsep
masyarakat tersebut memperlihatkan
dengan jelas tentang inti masyarakat yaitu
sebagai tempat berkumpulnya manusia
dengan bentuk berhubungan yang diatur
oleh hukum tertentu pula. Masyarakat
memiliki peranan besar dalam pembinaan
individu dalam setiap dimensinya yaitu
pemikiran, tingkah laku dan perasaan.
Setiap individu akan terpola dalam suatu
masyarakat dan akan terpengaruh oleh
apa yang ada didalamnya baik berupa
pemikiran maupun tingkahlaku. Untuk itu


https://issn.brin.go.id/terbit/detail/20230319261696841
https://doi.org/10.64405/jm.v2i1.81

Vol. 2, No. 1, Februari 2024

seseorang dapat menjadi pondasi yang
baik bagi bangunan masyarakat apabila
peran yang diberikan masyarakat itu
bercirikan Islam.

Sejak lahir sampai wafat manusia
hidup sebagai anggota masyarakat. Hidup
dalam masyarakat berarti adanya interaksi
sosil dengan semua orang di sekitar
lingkungannya, sehingga adanya proses
pengaruh atau mempengaruhi orang lain
dan interaksi sosial itu sendiri sangat baik
bagi setiap anggota masyarakat. Jadi
benarlah bahwa manusia adalah makhluk
sosial, ia hidup berhubungan dengan
orang lain dan hidupnya bergantung pada
orang lain. Oleh sebab itu manusia tidak
mungkin hidup layak diluar komunitas
masyaraakt. Sebagai suatu komunitas,
maka masyarakat memerlukan
pendidikan.

Mahmud Yunus mengatakan bahwa
kita sangat membutuhkan pendidikan
kemasyarakatan, baik dirumah tangga,
disekolah atau dalam masyarakat. Anak-
anak harus dibiasakan sejak kecil supaya
mengasihi saudaranya seperti mengasihi
dirinya sendiri serta tolong menolong
dengan teman sejawatnya baik dirumah
tangga atau disekolah. Janganlah anak-
anak mementingkan dirinya sendiri
bahkan harus mementingkan orang lain
baik waktu bermain, makan minum atau
waktu bertamasya.

Dari pemahaman Mahmud Yunus
tentang pendidikan masyarakat akhirnya
dapat  ditarik  kesimpulan  bahwa
pendidikan masyarakat bukanlah
pendidikan yang terbatas oleh ruang kelas
pada lembaga pendidikan formal saja, tapi
semangat melaksnakan pendidikan itu
sendiri yang dilakukan oleh
guna memperoleh pengetahuan dan

individu

(1-20) E-ISSN: 3025-0099

DOI: https://doi.org/10.64405/im.v2il.81

14

keterampilan, tanpa terbatas oleh ruang
dan waktu, agar kelak dapat mencapai
kebahagiaan dunia akhirat. Pendidikan
masyarakat dimulai dari masing-masing
individu sebagai bagian dari anggota
masyarakat.

Biografi, Karya dan Pemikiran M.
Amin Abdullah

Prof. Dr. H. Muhammad Amin
Abdullah, MA atau biasa dipanggil Pak
Amin lahir di Margomulyo, Tayu, Pati,
Jawa Tengah pada tanggal 28 Juli 1953.
Ia merupakan anak tertua dari delapan
bersaudara dari pasangan seorang “santri”
didikan pondok pesantren bernama H.
Ahmad Abdullah, yang aslinya berasal
dari Pati, Jawa Tengah dan “priyayi” yang
bernama Siti ‘Aisyah, yang sempat
mendapatkan didikan ala Belanda, berasal
dari Madiun, Jawa Timur. Dari delapan
bersaudara tersebut, pria yang bernama
lengkap Muhammad Amin Abdullah,
terlihat paling menonjol, baik dari sisi
intelektual maupun spiritualnya. Amin
ternyata tidak hanya mewarisi gen
intelektualitas orang tuanya saja, namun
gen spiritualitas,
terutama dari ibunya. Yang di masanya, la
hanya mengenyam pendidikan di HIS dan
kemudian melanjutkan ke Mu’allimat
Yogyakarta. Hal ini menjadikan ibunya
terlihat lebih “modernis” dibandingkan

la juga mewarisi

dengan bapaknya yang lulusan pondok
pesantren tradisional namun sempat
mukim selama 18 tahun di Makkah.
Setamat sekolah dasar pada tahun 1966,
Amin kemudian diantar ibunya untuk
mondok di Pondok Modern Gontor
Ponorogo dan menamatkan jenjang
sekolah menengahnya di Kulliyatul
Mu’allimin Allslamiyah (KMI) Pondok


https://issn.brin.go.id/terbit/detail/20230319261696841
https://doi.org/10.64405/jm.v2i1.81

Vol. 2, No. 1, Februari 2024

Modern Gontor pada tahun 1972. Setelah
itu, Ia melanjutkan studinya di program
sarjana  muda Institut  Pendidikan
Darussalam yang sekarang bernama
Universitas Darussalam, Gontor, dan
memperoleh gelar Sarjana Muda pada
tahun 1977.3 Kemudian la menlanjutkan
program  sarjananya di  Fakultas
Ushuluddin,  Jurusan  Perbandingan
Agama, TAIN Sunan Kalijaga Yogyakarta
(Abdullah, 2005: 196).

Pada tahun 1982 Ia meraih gelar

sarjana di  IAIN  Sunan  Kalijaga
Yogyakarta. Setelah  itu, Ia
mendapatkan kesempatan untuk
melanjutkan ~ studi  magister  dan

doktoralnya di Department of Philosophy,
Faculty of Art and Sciences, Middle East
Technical University (METU), Ankara,
Turki (1990) dengan mengambil program
Ph.D bidang Filsafat Islam. Kemudian
pada tahun 1997-1998, Ia berkesempatan
mengikuti Program Post Doctoral di Mc
Gill  University, Canada.  Setelah
menyelesaikan program sarjananya di
TAIN Sunan Kalijjaga,
kemudian suami dari Hj. Nurkhayati
ini diangkat menjadi dosen tetap di
Fakultas Ushuluddin pada Universitas
yang sama. Kemudian la berkesempatan
mengambil Program Ph. D bidang Studi
Filsafat di Departement of Philosohpy,
Faculty of Art and Sciences, Middle
East Technical University, Ankara,
Turki dengan = mempertahankan
disertasinya  yang berjudul: “The Idea
of University of Ethical Norms
Ghazali and Kant.”

Pada Tahun 1993 Ia kemudian
diangkat menjadi dosen tetap di Program
Pascasarjana UIN Sunan Kalijaga, dan
diserahi materi Filsafat Islam dan Filsafat

setahun

in

(1-20) E-ISSN: 3025-0099

DOI: https://doi.org/10.64405/im.v2il.81

15

Agama. Pada tahun yang sama, la juga
diserahi tugas menjadi Asisten Direktur
Pascasarjana UIN Sunan Kalijaga.
Beberapa tahun kemudian Ia mulai
mengajar di beberapa kampus ternama di
Indonesia seperti UIN  Sunan Ampel
Surabaya, Universitas Muhammadiyah,
Malang, UGM, UIl, UMS, IAIN
Walisongo Semarang dan UNISBA
Bandung. Kemudian, kesibukannya itu
sejenak Ia tinggalkan, karena pada
rentang tahun 1997-1998 Ia mengikuti
program Post-Doctoral di Mc Gill
University, Montreal, Kanada.

Pada tahun 1998 sekembalinya dari
Mc Gill, Ia kemudian di amanahkan untuk
menjadi  Wakil Rektor UIN Sunan
Kalijaga Yogyakartasekaligus menjadi
Kepala Departemen Agama dan Filsafat
di Program Pascasarjananya. Pada tahun
2002 Ia diangkat menjadi Rektor UIN
Sunan Kalijaga, bahkan hingga dua
periode masa jabatan. Namanya bahkan
semakin terkenal di kalangan akademisi
Muslim Indonesia, hal itu dikarenakan Ia
pernah menjadi Ketua Majelis Tarjih
Muhammadiyah (1995-2000), Anggota
Dewan Konsultatif, Indonesian
Conferenceon Religion and Peace (2000-
2002), dan menjadi Anggota Badan
Akreditasi Jurnal (2003-2004). Hal ini
menjadi nilai lebih baginya, apalagi la
begitu kreatif dan ide-idenya seolah tak
pernah mengering, lebih-lebih untuk
dunia pendidikan. Dan untuk
menyuarakan  ide-idenya  itu, Ia
menuliskannya di berbagai media cetak,
menulis dalam buku-buku dan juga
menyerukannya lewat seminar- seminar
nasional maupun Internasional.


https://issn.brin.go.id/terbit/detail/20230319261696841
https://doi.org/10.64405/jm.v2i1.81

Vol. 2, No. 1, Februari 2024

(1-20) E-ISSN: 3025-0099

DOI: https://doi.org/10.64405/im.v2il.81

Karya Karya Amin Abdullah

1) The idea of university of ethical norms
in Ghazali and Kant (Disertasi, 1992)

2) Falsafah kalam di era postmodernisme
(Yogyakarta: Pustaka Pelajar, 1995)

3) Studi
historisitas
Pelajar, 1996)

4) Dinamika Islam kultural: pemetaan
atas wacana keislaman kontemporer
(Bandung, Mizan, 2000)

5) Antara al-Ghazali dan Kant: filsafat
etika Islam (Bandung: Mizan, 2002)

6) Rekonstruksi metodologi ilmu-Ilmu
keislaman (Suka-Press IAIN Sunan
Kalijaga, 2003)

7) Pendidikan agama era multikultural
multireligius (Jakarta: PSAP
Muhammadiyah, 2005)

8) Islamic studies di perguruan tinggi:
pendekatan  integratif-interkonektif
(Pustaka Pelajar, 2006)

9) Re-strukturisasi metodologi Islamic
studies mazhab Yogyakarta (Suka
Press TAIN Sunan Kalijaga, 2007)

agama: normativitas atau
(Yogyakarta:  Pustaka

100 Agama, ilmu dan budaya:
paradigma integrasi-interkoneksi
keilmuan (Pidato Pengukuhan

Anggota AIPI, 2013)

Pemikiran Amin Abdullah

M. Amin Abdullah cukup agresif
melawan dikotomisasi pendidikan Islam
di Indonesia. Ia adalah seorang tokoh dari
sekian banyak pemikir-pemikir tentang

pendidikan Islam di Indonesia. Ia
banyak  berkiprah  dalam  bidang
pendidikan, organisasi dan dakwah.

Perjuangannya adalah ingin mengajak
kaum muslimin Indonesia khususnya,
untuk menghidupkan dan membangkitkan
kembali (revitalisasi) ajaran Islam dari

16

keterpurukan, sehingga umat Islam tidak
ketinggalan dalam peradaban. Salah satu
cara yang ditempuh oleh M. Amin
Abdullah dalam membangkitkan keilmun
dalam umat Islam dari keterpurukan
adalah dengan mengajarkan Pendidikan
agama dan pendidikan umum lewat
pendekatan integrasi-interkoneksi,
dengan tidak ada pemisahan antara kedua
model pendidikan tersebut.

Berangkat dari fakta bahwa dunia
Islam dewasa ini cenderung membuat
dikotomi antara ilmu agama dengan ilmu
umum, maka M. Amin Abdullah, merasa
perlu merekonstruksi fakta dan
membuat sebuah restorasi paradigma
keilmuan. Pemahaman dikotomi yang
rigid membuat polarisasi yang
dikotomis antara ilmu al-syari‘ah dan

ini

ini

ilmu ghayr al-syari‘ah. Pemahaman ilmu
ghayr al-syari‘ah yang jumlahnya jauh
lebih banyak yang tidak penting untuk
dipelajari, yang penting adalah ilmu al-
syari‘ah, ilmu yang menuntun orang
untuk memasuki surga dan menghindari
neraka, merupakan hal yang bisa
menghambat kemajuan kajian keislaman
(Abdullah, 1999: 35).

Dikotomi ini sangat membekas di
hati kaum Muslim. Terbukti sebagian
besar orang sekarang masih terkesan
bahwa ilmu keislaman adalah satu hal dan
ilmu non-keislaman adalah hal lain.
Dikotomi keilmuan seperti ini jelas akan
merugikan dunia pendidikan Islam itu
sendiri.  Sebab
keagamaan dianggap tidak penting,
sehingga tidak perlu dipelajari. Inilah
salah satu factor terbesar mundurnya

ilmu-ilmu non-

keilmuan Islam. Akibat dikotomi yang
telah diciptakan dan diwariskan sejak
ratusan tahun itu, dunia Islam terpuruk


https://issn.brin.go.id/terbit/detail/20230319261696841
https://doi.org/10.64405/jm.v2i1.81

Vol. 2, No. 1, Februari 2024

dalam ketertinggalan. Barat sekarang
tampil di puncak kemajuan peradaban
ilmu.
Pendekatan  integrasi-interkoneksi
dalam pendidikan Islam mengandaikan
terbukanya dialog di antara ilmu-ilmu.
Peluang dikotomi ditutup rapat. Tiga
peradaban dipertemukan di dalamnya,
yakni hadarah al-nass (budaya teks),
hadarah al-‘ilm (budaya ilmu), dan
hadarah al- falsafah (budaya filsafat).
Pendekatan yang memadukan wahyu
Tuhan dengan temuan pikiran manusia ini
tidak akan berakibat mengecilkan peran
Tuhan (sekularisasi) atau mengucilkan
manusia sehingga teralienasi dari dirinya
sendiri, masyarakat, dan lingkungannya.
Namun konsep ini sekaligus akan dapat
menyelesaikan konflik antara sekularisme
ekstrem dan fundamentalisme negatif.

Gagasan Pemikiran M. Amin
Abdullah tentang pendidikan Islam
dengan  menggunakan  pendekatan
integrasi-interkoneksi mencoba untuk
memecahkan kebuntuan dari

problematika kekinian. Sehingga dari
berbagai disiplin keilmuan itu tidak hanya
sampai pada sikap single entity (arogansi
keilmuan: merasa satu
paling benar), isolated entities (dari
berbagai disiplin  keilmuan terjadi
“isolasi”, tiada saling tegur sapa),
melainkan sampai pada interconnected

satunya yang

entities (menyadari akan keterbatasan
dari masing-masing disiplin keilmuan,
sehingga terjadi saling kerjasama dan
bersedia menggunakan metode-metode
walaupun itu berasal dari rumpun ilmu
yang lain) (Abdullah, 1999: 3).

M. Amin Abdullah menggagas
model integrasi-interkoneksi ilmu atau
lebih dikenal dengan "jaring laba-laba

(1-20) E-ISSN: 3025-0099

DOI: https://doi.org/10.64405/im.v2il.81

17

ilmu®“. Dalam hal ini konsep integrasi
interkoneksi, = merupakan  bangunan
keilmuan  universal  yang  tidak
memisahkan antara wilayah agama dan
ilmu. Secara garis besar, konsep integrasi-
interkoneksi keilmuan ini menempatkan
tiga pilar penyangga bangunan keilmuan
sekaligus yakni: hadarah al-nas (religion),

hadarah alfalsafah (philosophy), dan
hadarah al- 'ilm (science). Oleh
karenanya, integrasi keilmuan adalah

integrasi hadhdrah al nash, hadharah al-
falsafah dan hadhdrah al-'ilm, yang
dilakukan melalui 2 model, yakni; (1)
integrasiinterkoneksi  dalam  wilayah
internal ilmu-ilmu keislaman, dan (2)
integrasi-interkoneksi
keislaman dengan ilmu-ilmu umum.
Menurut Amin Abdullah, integrasi-

ilmu-ilmu

interkoneksi berangkat dari konsepsi
bahwa [slam mengembangkan ilmu yang
bersifat universal dan tidak mengenal
dikotomi antara
qauliyyah/hadharah al nash (ilmu-ilmu
yang berkaitan dengan teks keagamaan,

ilmu-ilmu

dengan ilmu- ilmu kauniyyah/hadharah

al-ilm  (ilmu-ilmu  kealaman dan
kemasyarakatan), = maupun  dengan
hadharah al-falsafah (ilmu-ilmu etis-
filosofis).

Hubungan antara pendidikan Islam
yang ada, baik dalam ranah hadharat an-
nash, hadharat al-ilm, maupun hadharat
al-falsafah, perlu dilihat dari perpektif
dialog atau bahkan integrasi. Oleh karena
itu, pendidikan Islam sebagaimana yang
ditegaskan oleh M. Amin Abdullah, harus
memiliki kaitan erat dengan dimensi
praksis-sosial, karena senantiasa
memiliki dampak sosial dan dituntut
untuk responsif terhadap realitas sosial
sehingga ia tidak terbatas pada lingkup


https://issn.brin.go.id/terbit/detail/20230319261696841
https://doi.org/10.64405/jm.v2i1.81

Vol. 2, No. 1, Februari 2024

pemikiran teoretis- konseptual seperti

yang dipahami selama ini. Pendidikan

Islam  sepatutnya  harus = mampu
mengkoneksikan sumua materi
pembelajaran  baik  dalam  proses
penyusunannya baik dalam proses

pelaksanaan dan pembelajaran di dalam
kelas maupun di luar pembelajaran.

KESIMPULAN

Pendidikan Islam menurut pemikiran
Mahmud Yunus adalah
pendidikan akal, pendidikan akhlak, dan
pendidikan masyarakat. Adapun konsep
pendidikan Islam perspektif Mahmud
Yunus adalah pendidikan yang berupaya
melahirkan yang
beretika, bermoral dan berakhlak mulia,
serta ~ memiliki  pengetahuan  dan

terdiri dari

manusia-manusia

keterampilan dalam bidang pengetahuan

umum. Mahmud Yunus membagi konsep

pendidikan Islam sebagai berikut:

a. Tujuan pendidikan yang diarahkan
untuk menyiapkan anak-anak didik
agar pada waktu dewasa mereka
sanggup melakukan pekerjaan dunia
dan amalan akhirat, sehingga tercipta
kebahagiaan bersama dunia akhirat.
Dalam hal ini Mahmud Yunus lebih
menekankan pada  pembentukan
peserta didik yang berkepribadian
akhlak mulia, barena dengan akhlak
mulia ini seseorang akan memperoleh
kebahagiaan.

b. Dalam  pembentukan  kurikulum
Mahmud Yunus memadukan ilmu
pengetahuan  agama ilmu
pengetahuan (integrated)
dengan  harapan  setiap
lembaga pendidikan Islam yang selain

dan
umum
Julusan

memiliki pengetahuan umum juga
memiliki wawasan dan kepribadian

(1-20) E-ISSN: 3025-0099

DOI: https://doi.org/10.64405/im.v2il.81

18

Islam yang kuat.
c. Dalam metode

Yunus

penggunaan
pengajaran, Mahmud
menyesuaikan dengan sifat mameteri
tersebut, sehingga antara materi dan
metode akan terintegrasikan. Adapun

metode yang tawarkan Mahmud
Yunus terdiri dari: cara mengajar yang
umum meliputi: metode
menyimpulkan, metode qiasiyah,

metode membahas dan mengqiaskan,
metode bercakap- cakap dan tanya
jawab. sedangkan cara mengajar
modern meliputi: metode menyelidiki,
metode mentakjubkan, dan metode
latihan.

d. Menurut Mahmud Yunus seorang guru
harus bisa berada di tengah tengah
murid, sehingga terjalin komunikasi
antara guru dengan murid ynag dapat
diaplikasikan dengan penuh kasih
sayang, selain itu Mahmud Yunus juga
menghimbau agar seorang guru bisa
memahami psikologi anak didik.

e. Dalam bidang kelembagaan Mahmud
Yunus sudah membentuk pengajaran
yang dilaksanakan di dalam kelas-
kelas yang disusun sesuai sistem sekolah.

Selanjutnya, konsep pendidikan
Islam Mahmud Yunus ini masih sangat
relevan untuk diimplementasikan di
zaman sekarang, karena pendidikan yang
diimplementasikan oleh Mahmud Yunus
ini sesuai dengan kebutuhan saat ini,
bahkan di sekolah unggulan saat ini masih
menggunakan konsep pendidikan Islam
seperti yang diimplementasikan oleh
Mahmud Yunus dari
pendidikannya sampai kriteria seorang
guru yang diharapkan dalam pendidikan

mulai tujuan

Islam. Hal ini nampak bahwa konsep


https://issn.brin.go.id/terbit/detail/20230319261696841
https://doi.org/10.64405/jm.v2i1.81

Vol. 2, No. 1, Februari 2024

pendidikan Islam perspektif Mahmud

Yunus benar-benar mengupayakan
peningkatan dari mutu pendidikan Islam
tersebut.

Sedangkan Amin Abdullah ingin
mengajak kaum muslimin Indonesia
khususnya, agar dapat menghidupkan
dan  membangkitkan kembali
(revitalisasi)  ajaran  Islam  dari
keterpurukan, sehingga umat Islam tidak
ketinggalan dalam peradaban. Salah satu
cara yang ditempuh oleh M. Amin
Abdullah dalam membangkitkan
keilmuan dalam wumat Islam dari
keterpurukan adalah dengan mengajarkan
Pendidikan agama dan pendidikan umum
lewat pendekatan integrasi-interkoneksi,
dengan tidak ada pemisahan antara
kedua model pendidikan tersebut.
Pentingnya ilmu pengetahuan yang
menyatu atau bertegur sapa dalam ruang
lingkup dialog keilmuan. Konsep
pendidikan Islam baik menurut Amin
Abdullah dan juga Mahmud Yunus
masih sangat relevan untuk
diimplementasikan di zaman sekarang
dan hal tersebut dibuktikan dari adanya
universitas-universitas dan  sekolah-
sekolah di indonesia yang masih
mengaplikasikan konsep pemikirannya.

REFERENSI

Abdullah, M. Amin. (1999). “Visi
Keindonesiaan Pembaharuan
Pemikiran Islam Hermeneutik”,
Epistema, No. 02

Abdullah, M. Amin. (2001). Filsafat
Illmu-ilmu  Keislaman:  Kajian
Pendahuluan, dalam  Seminar
Nasional Pengujian Teori, STAIN
Kudus, 12 Maret.

Abdullah, M. Amin. (2005).
Membangun Kembali Filsafat Iimu-

(1-20) E-ISSN: 3025-0099

DOI: https://doi.org/10.64405/im.v2il.81

19

Illmu Keislaman: Tajdid dalam
Perspektif Filsafat Ilmu, dalam M.
Amin Abdullah, Tajdid
Muhammadiyah untuk Pencerahan
Peradaban. Yogyakarta: MTPPI dan
UAD Press.

Abdullah, M. Amin. (2002). Al-Takwin
al-‘Ilmiy: Ke Arah  Perubahan
Paradigma Penafsiran Kitab Suci,
dalam M. Amin Abdullah, dkk. Tafsir
Baru Studi Islam dalam Era Multi
Kultural. Yogyakarta, Panitia Dies
IAIN Sunan Kalijaga Yogyakarta ke-
50,tahun 2001 dengan Kurnia Kalam
Semesta.

Abdullah, M. Amin. (2006). Islamic
Studies di  Perguruan  Tinggi:
Pendekatan Integratif- Interkonektif,
Yogyakarta: Pustaka Pelajar.

Abdullah, M. Amin. (2007). “Desain
Pengembangan = Akademik  TAIN
Menuju UIN Sunan Kalijaga: Dari
Pendekatan Dikotomis-Atomistis
Kearah Integratif-Interkonektif”
dalam Fahrudin Faiz, (ed.), Islamic
Studies dalam Paradigma Integrasi-
Interkoneksi. Yogyakarta: SUKA Press.

Azra, Azyumardi, (2003). Surau;
Pendidikan Islam Tradisional dalam

Transisi dan Modernisasi, Cet. I;
Ciputat: Logos Wacana Ilmu.
Islmail  Raji  al-Faruqi, (1982).

Islamization of Knowledge: General
Principles and Workplan. Herndon,
VA: International institute of Islamic
Thought.

Mahmud Yunus, (1995). Riwayat Hidup
Prof. Dr. Mahmud Yunus, Jakarta:
Hidakarya Agung, cet. 1.

Mahmud Yunus, (1997). Pengembangan
Pendidikan Islam di Indonesia,
Jakarta: Hidakarya Agung, Cet.I..

Mahmud  Yunus, (2001). Sejarah
Pendidikan  Islam di  Indonesia,
Jakarta: Mutiara, Cet.ke-4.

Mahmud Yunus, (1978). Pokok-pokok
Pendidikan dan Pengajaran, Jakarta:
Hidakarya Agung, Cet. Ke-2.


https://issn.brin.go.id/terbit/detail/20230319261696841
https://doi.org/10.64405/jm.v2i1.81

(1-20) E-ISSN: 3025-0099

Vol. 2, No. 1, Februari 2024
DOI: https://doi.org/10.64405/im.v2il.81

Mahmud Yunus, (1990). Metodik Khusus Pembaharuan Pendidikan Islam di
Pendidikan Agama, Jakarta: Indonesia, Jakarta: Radja Grafindo
Hidakarya Agung, Cet.ke- 1. Persada.

Mustika zed,  (2001). Riwayat, Samsul Nizar, (1995). Pengantar Dasar-
Padang:Angkasa Raya. dasar Pemikiran Pendidikan Islam,

Nata, Abuddin. (2005). Tokoh-tokoh Jakarta: Gaya Media Pratama.

20


https://issn.brin.go.id/terbit/detail/20230319261696841
https://doi.org/10.64405/jm.v2i1.81

